
Tafasir 
Volume 3 Number 2  December 2025 

 DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2  
  

80 

  

Contextualization of Abdullah Saeed's Morals in QS. Al-

Maidah [5]: 38: The Relevance of the Law of Cutting 

Hands in the Contemporary Era 

Muhammad Fadhil Wathani 

Pascasarjana UIN Walisongo Semarang 

Alyatal Husn Munsarif 

Pascasarjana UIN Walisongo Semarang 

Muhammad Noval Ifkar 

Pascasarjana UIN Walisongo Semarang 

Muhammad Arja Imroni 

Pascasarjana UIN Walisongo Semarang 
  

 

 

Abstract 

This article examines the application of Abdullah Saeed's contextual interpretation 

method to QS. Al-Maidah [5]:38 about the punishment of cutting off the hands of 

thieves. Abdullah Saeed, a contemporary Muslim thinker, developed a hermeneutical 

approach that positions the Qur'an as a living text with a meaning that continues to 

evolve according to its context. Through the four-layered model of meaning (textual, 

contextual, significance, and application), Saeed emphasizes that QS. Al-Maidah 

[5]:38 contains a moral and ethical dimension that is more fundamental than the 

form of punishment. This research demonstrates that the punishment of beating 

hands is not the ultimate goal, but rather an implementable means to achieve 

universal values such as justice, property protection, and crime prevention. In the 

modern context, Saeed's approach leaves room for reinterpretation that considers 

alternative mechanisms such as restitution, social rehabilitation, and structural 

prevention programs, provided that the moral goals of the sharia (maqāṣid al-

sharī'ah) remain realized. Contextual interpretation does not negate the authority of 

the Qur'anic text; instead, it presents a meaning that is responsive to contemporary 

social realities while maintaining the universal human values of Islam. 

Keywords: (Contextual hermeneutics, Abdullah Saeed, the punishment of cutting off 

hands, maqāṣid al-sharī'ah) 

Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-

Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum Potong Tangan di Era 

Kontemporer 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2


81 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

Abstrak   

Artikel ini mengkaji penerapan metode tafsir kontekstual Abdullah Saeed terhadap 

QS. Al-Maidah [5]:38 tentang hukuman potong tangan bagi pencuri. Abdullah 

Saeed, pemikir Muslim kontemporer, mengembangkan pendekatan hermeneutika 

yang memposisikan Al-Qur'an sebagai teks hidup (living text) dengan makna yang 

terus berkembang sesuai konteks. Melalui model empat lapisan makna (tekstual, 

kontekstual, signifikansi, dan aplikasi), Saeed menekankan bahwa QS. Al-Maidah 

[5]:38 mengandung dimensi moral-etis yang lebih fundamental daripada bentuk 

hukumannya. Penelitian ini menunjukkan bahwa hukuman potong tangan 

bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana implementatif untuk mewujudkan nilai-

nilai universal seperti keadilan, perlindungan harta, dan pencegahan kejahatan. 

Dalam konteks modern, pendekatan Saeed membuka ruang bagi reinterpretasi yang 

mempertimbangkan mekanisme alternatif seperti restitusi, rehabilitasi sosial, dan 

program pencegahan struktural, asalkan tujuan moral syariat (maqāṣid al-sharī'ah) 

tetap terwujud. Tafsir kontekstual tidak meniadakan otoritas teks Al-Qur'an, tetapi 

menghadirkan pemaknaan yang responsif terhadap realitas sosial kontemporer 

sambil mempertahankan nilai-nilai kemanusiaan universal Islam. 
 

Kata kunci:  (Hermeneutika kontekstual, Abdullah Saeed, hukuman potong tangan, 

maqāṣid al-sharī'ah) 

 

Author correspondence 

Email: fadhilwathani@gmail.com  

Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir 

 

A. Pendahuluan   

Diskursus tafsir Al-Qur'an di era kontemporer menghadapi tantangan 

signifikan dalam merespons kompleksitas persoalan kemanusiaan modern. 

Problematika ini berakar pada dominasi pendekatan literalis dalam tradisi 

tafsir klasik yang cenderung mengabaikan dimensi historisitas teks dan 

konteks sosio-kultural di mana ayat-ayat Al-Qur'an diturunkan.1 

Pendekatan literalis tersebut seringkali menghasilkan pemahaman yang 

kaku dan tidak mampu menjawab tantangan zaman, sehingga memunculkan 

kesenjangan antara nilai-nilai universal Al-Qur'an dengan realitas 

kehidupan umat Islam kontemporer. 

Fenomena stagnasi pemikiran tafsir ini mendorong sejumlah 

intelektual Muslim melakukan upaya pembaruan metodologi penafsiran. 

Pembaruan tafsir di era modern menjadi keniscayaan mengingat 

                                                 
1 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach 

(Taylor & Francis, 2005). h. 3-5  

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87
mailto:fadhilwathani@gmail.com


82 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

transformasi sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang sangat dinamis 

memerlukan interpretasi Al-Qur'an yang responsif dan kontekstual.  Tanpa 

pembaruan metodologis, tafsir Al-Qur'an berisiko kehilangan relevansinya 

sebagai pedoman hidup yang mampu memberikan solusi terhadap 

permasalahan kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan gender, 

pluralisme agama, dan keadilan sosial.2  

Salah satu kelemahan mendasar tafsir klasik adalah kecenderungan 

ahistoris dalam membaca teks Al-Qur'an. Kebanyakan mufassir klasik 

menerapkan makna literal ayat tanpa mempertimbangkan secara mendalam 

konteks historis turunnya ayat (asbab al-nuzul), kondisi sosial-budaya 

masyarakat Arab abad ke-7, serta tujuan moral-etis (maqasid) di balik 

perintah atau larangan tertentu. Akibatnya, hukum-hukum partikular yang 

sebenarnya merespons situasi spesifik masa pewahyuan diperlakukan 

sebagai ketentuan universal yang berlaku sepanjang masa tanpa 

mempertimbangkan perubahan konteks.3 

Problematika literalitas tafsir klasik semakin kompleks ketika 

berhadapan dengan ayat-ayat yang secara literal tampak bertentangan 

dengan nilai-nilai kemanusiaan universal, seperti ayat-ayat tentang 

perbudakan, poligami, hubungan antarumat beragama, dan hukuman fisik. 

Penafsiran literal terhadap ayat-ayat tersebut tanpa memahami konteks 

historis dan tujuan moral Al-Qur'an berpotensi menghasilkan kesimpulan 

yang justru bertentangan dengan semangat keadilan dan kemanusiaan yang 

menjadi inti ajaran Islam.4 

 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan 

kepustakaan (library research) yang mengkaji pemikiran Abdullah Saeed 

                                                 
2 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (Routledge, 2006). h. 3-5  
3 Abdullah Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach (Taylor & Francis, 2014). h. 13-15 
4 Saeed. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach 

). h. 17-18  



83 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

dan penerapannya terhadap QS. Al-Maidah [5]:38. Sumber data primer 

meliputi karya-karya utama Abdullah Saeed seperti Interpreting the Qur'an: 

Towards a Contemporary Approach (2006), Reading the Qur'an in the 

Twenty-First Century (2014), serta teks Al-Qur'an dan kitab-kitab tafsir 

klasik karya al-Ṭabarī, al-Qurṭubī, Ibn Kathīr, al-Baghawī, dan al-Nasafī. 

Data sekunder berupa literatur tentang hermeneutika Al-Qur'an 

kontemporer, jurnal ilmiah, dan karya-karya tentang maqāṣid al-sharī'ah. 

Teknik pengumpulan data menggunakan dokumentasi dengan membaca dan 

menelaah literatur relevan. Analisis data dilakukan melalui metode analisis 

isi (content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif, 

meliputi tahapan deskripsi konsep hermeneutika Saeed, komparasi dengan 

tafsir klasik, interpretasi ayat menggunakan model empat lapisan makna, 

dan evaluasi relevansinya di era kontemporer. Validitas data dijamin melalui 

triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai literatur untuk 

memastikan konsistensi dan objektivitas analisis. 

 

C. Hasil dan Pembahasan  

1. Profil Intelektual Abdullah Saeed 

Abdullah Saeed merupakan salah satu pemikir Muslim kontemporer 

yang memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan metodologi 

tafsir Al-Qur'an yang kontekstual. Lahir di Maladewa pada tahun 1960, 

Saeed memulai pendidikan Islam tradisionalnya di negara kelahirannya 

sebelum melanjutkan studi ke Arab Saudi untuk memperdalam ilmu-ilmu 

keislaman klasik. Latar belakang pendidikan tradisional ini memberikan 

Saeed pemahaman mendalam tentang khazanah intelektual Islam klasik, 

yang kemudian menjadi modal penting dalam upaya pembaruannya.5 

Titik balik intelektual Saeed terjadi ketika ia melanjutkan studi 

doktoral di Universitas Melbourne, Australia, di mana ia terpapar dengan 

                                                 
5 Muhamad Yoga Firdaus and Khader Ahmad, “Telaah Atas Hermeneutika 

Kontekstual Abdullah Saeed,” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 1 

(2024): 31–40, https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i1.34045. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


84 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

berbagai pendekatan kritis dalam studi Al-Qur'an dan metodologi 

hermeneutika modern. Disertasinya yang kemudian diterbitkan dengan 

judul Islamic Banking and Interest: A Study of the Prohibition of Riba and its 

Contemporary Interpretation (1996) menunjukkan ketertarikannya pada isu-

isu kontemporer dalam hukum Islam dan pentingnya reinterpretasi teks-

teks klasik untuk menjawab tantangan zaman. 

Pemikiran Abdullah Saeed sangat dipengaruhi oleh tokoh neo-

modernis Pakistan, Fazlur Rahman (1919-1988), yang dikenal dengan 

pendekatan hermeneutika ganda (double movement) dalam memahami Al-

Qur'an. Rahman berpendapat bahwa untuk memahami Al-Qur'an secara 

tepat, seorang mufassir harus terlebih dahulu memahami konteks historis 

turunnya ayat (movement dari masa kini ke masa lalu), kemudian 

mengidentifikasi prinsip moral-etis universal di balik ayat tersebut, dan 

akhirnya mengaplikasikan prinsip tersebut pada konteks kontemporer 

(movement dari masa lalu ke masa kini. Pengaruh metodologi Rahman 

sangat jelas terlihat dalam kerangka hermeneutika yang dikembangkan 

Saeed.6 

Orientasi hermeneutika moral Abdullah Saeed menempatkan dimensi 

etika-moral Al-Qur'an sebagai inti dari penafsiran. Menurut Saeed, Al-

Qur'an pada dasarnya adalah kitab petunjuk moral (moral guidance) yang 

bertujuan menciptakan masyarakat yang adil, bermartabat, dan Sejahtera. 

Oleh karena itu, setiap interpretasi terhadap Al-Qur'an harus 

mempertimbangkan tujuan moral-etis ini, bukan sekadar mengikuti makna 

literal yang mungkin tidak lagi relevan dengan konteks masa kini.7 

Sebagai Sultan of Oman Professor of Arab and Islamic Studies di 

Universitas Melbourne dan Direktur Asia Institute, Saeed telah menerbitkan 

berbagai karya penting dalam bidang studi Al-Qur'an, hukum Islam, dan 

pemikiran Islam kontemporer. Karya-karya utamanya meliputi Interpreting 

                                                 
6 Donald Lee Berry, The Thought of Fazlur Rahman as an Islamic Response to 

Modernity (The Southern Baptist Theological Seminary, 1990). h. 60-64 
7 Abdullah Saeed, The Qur’an: An Introduction (Routledge, 2008). h. 102-105  



85 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

the Qur'an: Towards a Contemporary Approach (2006), The Qur'an: An 

Introduction (2008), dan Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A 

Contextualist Approach (2014) .  Melalui karya-karya tersebut, Saeed 

menawarkan kerangka metodologis yang sistematis untuk memahami Al-

Qur'an secara kontekstual tanpa kehilangan otoritas religius nya.8 

2. Al-Qur'an sebagai Teks Hidup (Living Text) 

Salah satu prinsip fundamental dalam pendekatan Abdullah Saeed 

adalah konsep Al-Qur'an sebagai teks hidup (living text) yang makna dan 

relevansinya terus berkembang sesuai dengan perubahan konteks. Konsep 

ini menolak pemahaman bahwa makna Al-Qur'an bersifat statis dan telah 

selesai dirumuskan oleh para mufassir klasik. Sebaliknya, Saeed 

berpendapat bahwa Al-Qur'an sebagai wahyu Tuhan yang universal harus 

dipahami sebagai teks yang terus berdialog dengan setiap generasi Muslim 

dalam konteks historis mereka masing-masing.9 

Prinsip teks hidup ini didasarkan pada premis bahwa makna Al-

Qur'an tidak dapat dipisahkan dari dua konteks utama: pertama, konteks 

historis pewahyuan (context of revelation), dan kedua, konteks pembaca 

kontemporer (context of reader.  Konteks historis mencakup situasi sosial, 

budaya, politik, dan ekonomi masyarakat Arab abad ke-7 di mana Al-Qur'an 

diturunkan, sementara konteks pembaca meliputi realitas kehidupan umat 

Islam masa kini dengan segala kompleksitas dan tantangannya. Kedua 

konteks ini harus dipertimbangkan secara seimbang dalam proses 

penafsiran untuk menghasilkan pemahaman yang autentik sekaligus 

relevan.10 

Dalam kerangka hermeneutikanya, Saeed mengembangkan model 

empat lapisan makna (four layers of meaning) yang membantu memahami 

bagaimana makna Al-Qur'an terbentuk dan diterapkan dalam konteks yang 

                                                 
8 https://scholar.google.com/citations?user=azycwrkAAAAJ&hl=en  
9 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. chapter 1 

introduction 
10 Saeed  .Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach.chapter 

(Chapter 2: The Socio-Historical Context of the Qur'an and Contextualist Interpretation). h. 

35-60 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87
https://scholar.google.com/citations?user=azycwrkAAAAJ&hl=en


86 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

berbeda. Lapisan pertama adalah makna tekstual (textual meaning), yaitu 

makna literal atau gramatikal dari kata-kata dan kalimat dalam teks Al-

Qur'an. Lapisan ini mencakup analisis linguistik, struktur bahasa Arab, dan 

makna leksikal yang dapat dipahami melalui kamus dan kajian kebahasaan. 

Lapisan kedua adalah makna kontekstual (contextual meaning), yaitu 

makna yang muncul ketika teks dipahami dalam konteks historis turunnya. 

Lapisan ini mempertimbangkan asbab al-nuzul, kondisi sosio-kultural 

masyarakat Arab pra-Islam dan awal Islam, serta permasalahan spesifik 

yang direspons oleh ayat tertentu. Pemahaman kontekstual ini sangat 

penting untuk mengidentifikasi mana yang bersifat partikular-temporal dan 

mana yang universal-eternal. 

Lapisan ketiga adalah signifikansi (significance), yaitu prinsip moral-

etis atau nilai universal yang terkandung di balik ayat-ayat Al-Qur'an. 

Lapisan ini diperoleh melalui proses abstraksi dari makna kontekstual untuk 

menemukan ratio legis atau tujuan moral di balik perintah atau larangan 

tertentu. Misalnya, di balik ayat-ayat tentang pembebasan budak, 

signifikansinya adalah prinsip kemanusiaan, kesetaraan, dan penghapusan 

penindasan. 

Lapisan keempat adalah aplikasi (application), yaitu penerapan 

prinsip moral-etis yang telah diidentifikasi pada konteks kontemporer.  

Dalam lapisan ini, mufassir menggunakan prinsip universal yang ditemukan 

dari teks untuk merumuskan jawaban terhadap persoalan-persoalan baru 

yang tidak ada pada masa pewahyuan, seperti isu bioteknologi, ekologi, 

demokrasi, dan hak asasi manusia.11 

Model empat lapisan ini memungkinkan interpretasi yang tidak 

terjebak pada literalisme sempit sekaligus tidak kehilangan keterkaitan 

dengan teks Al-Qur'an itu sendiri. Saeed menekankan bahwa proses 

penafsiran harus bergerak secara dialektis antara teks dan konteks, antara 

                                                 
11 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. h. 175-180  



87 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

makna historis dan aplikasi kontemporer, untuk menghasilkan pemahaman 

yang utuh dan bermakna. 

3. Al-Qur'an sebagai Sumber Moral Guidance yang Dinamis 

Posisi sentral dalam pemikiran Abdullah Saeed adalah pemahaman 

bahwa Al-Qur'an pada hakikatnya bukan sekadar korpus hukum (legal code) 

yang rigid, melainkan sumber petunjuk moral (moral guidance) yang dinamis 

dan adaptif terhadap perubahan zaman. Pandangan ini menggeser fokus dari 

pendekatan legalistik yang mendominasi tradisi fikih klasik menuju 

pendekatan etis yang menekankan nilai-nilai universal dan tujuan moral Al-

Qur'an. 

Saeed berpendapat bahwa hanya sebagian kecil ayat Al-Qur'an yang 

berisi ketentuan hukum spesifik (ahkam), sementara mayoritas ayat 

mengandung prinsip-prinsip moral, kisah-kisah teladan, dan dorongan 

untuk merefleksikan tanda-tanda kekuasaan Tuhan. Namun, tradisi tafsir 

dan fikih klasik cenderung memperlakukan Al-Qur'an secara dominan 

sebagai sumber hukum, sehingga dimensi etika-moral dan spiritualitas Al-

Qur'an kurang mendapat perhatian memadai.12 

Pendekatan etis Saeed menekankan pentingnya memahami maqasid 

al-shari'ah (tujuan-tujuan syariah) sebagai kerangka dalam menafsirkan 

ayat-ayat Al-Qur'an Meskipun konsep maqasid telah dikembangkan oleh 

ulama klasik seperti al-Ghazali (w. 505 H/1111 M) dan al-Shatibi (w. 790 

H/1388 M), Saeed mengembangkannya lebih jauh dengan menempatkan 

nilai-nilai etis universal—seperti keadilan ('adl), kebaikan (ihsan), 

kesetaraan (musawah), dan kemaslahatan (maslahah)—sebagai kriteria 

utama dalam menilai validitas suatu interpretasi.  

Dengan menempatkan Al-Qur'an sebagai sumber moral guidance yang 

dinamis, Saeed membuka ruang bagi Muslim kontemporer untuk 

mengembangkan solusi kreatif terhadap berbagai persoalan baru yang tidak 

eksplisit dibahas dalam teks. Prinsip-prinsip moral universal Al-Qur'an 

                                                 
12 Saeed. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 7-34 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


88 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

menjadi kompas etis yang memandu umat Islam dalam menavigasi 

kompleksitas dunia modern, mulai dari isu lingkungan hidup, bioteknologi, 

hingga hak asasi manusia dan pluralisme.  

Dalam konteks ini, tugas mufassir kontemporer bukan sekadar 

mengulang atau menghafal interpretasi ulama klasik, melainkan melakukan 

ijtihad kreatif dengan menggunakan metodologi yang ketat dan bertanggung 

jawab untuk menemukan makna Al-Qur'an yang relevan dengan zaman 

mereka. Pendekatan Saeed memberikan legitimasi teologis dan metodologis 

bagi upaya pembaruan pemikiran Islam yang tidak jatuh pada liberalisme 

ekstrem maupun konservatisme yang kaku.13 

4. Penerapan Metode Tafsir Kontekstual Abdullah Saeed Pada Q.S. 

Al-Maidah Ayat 38 

a. Klasifikasi Ayat dan Tujuan Normatifnya 

 

  ٓ  ٓ  ٓ  ٓ  ٓ

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri, 

potonglah tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang 

mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha 

Perkasa lagi Maha Bijaksana.14 

 

QS. al-Mā’idah [5]:38 termasuk dalam kategori āyāt al-aḥkām, 

yaitu ayat-ayat yang menjadi dasar penetapan hukum Islam.15 Secara 

tekstual, ayat ini memerintahkan pemotongan tangan bagi laki-laki 

dan perempuan yang mencuri, dengan tambahan frasa “nakālan min 

Allāh” (sebagai pelajaran dari Allah). Para mufasir klasik seperti al-

Ṭabarī dan al-Qurṭubī menjelaskan bahwa tujuan hukum ini bukan 

sekadar hukuman fisik, tetapi juga berfungsi sebagai pencegah (zajr) 

terhadap perbuatan mencuri yang mengancam stabilitas sosial dan 

                                                 
13 Saeed, The Qur’an: An Introduction. h. 180-305  
14 Kementrian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, 2019. h. 153 
15 Gayuh Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-

Maidah Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd,” Al 

Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 2 (2023): 190–207. 



89 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

keamanan harta masyarakat.16 Dalam Tafsīr al-Qurṭubī, disebutkan 

bahwa syariat Islam menegakkan hukum ini untuk menjaga ḥifẓ al-

māl (perlindungan terhadap harta) yang merupakan salah satu dari 

lima maqāṣid al-sharī’ah yang pokok.17 

Dalam kerangka tafsir kontekstual Abdullah Saeed, ayat ini 

tidak semata-mata dibaca sebagai norma legalistik yang tetap (rigid), 

tetapi sebagai teks yang mengandung tujuan etik dan sosial yang lebih 

luas. Saeed menekankan bahwa ayat hukum seperti QS. 5:38 harus 

dipahami dengan memperhatikan tujuan moral yang 

melatarbelakanginya—yakni keadilan, kemaslahatan, dan 

pencegahan kejahatan—bukan sekadar bentuk fisik hukuman.18 

Dengan demikian, pemotongan tangan dipandang sebagai sarana 

implementatif (means to an end), bukan tujuan akhir (end in itself). 

Dalam konteks sosial Nabi SAW, hukuman tersebut efektif untuk 

menegakkan ketertiban dan menumbuhkan rasa aman, namun dalam 

konteks modern, mekanisme dan bentuk sanksinya dapat dikaji ulang 

sejauh tujuan moral syariat tetap terwujud.19 

Pendekatan ini membuka ruang bagi penafsiran dinamis yang 

mempertimbangkan perubahan sosial, ekonomi, dan hukum 

kontemporer. Abdullah Saeed menegaskan bahwa penerapan hukum 

Islam perlu berlandaskan pada semangat keadilan dan perlindungan 

hak asasi manusia, bukan pada penerapan literal tanpa 

memperhatikan konteks.20 Oleh karena itu, QS. al-Mā’idah [5]:38 

dapat dipahami sebagai upaya ilahi untuk menegakkan tatanan sosial 

                                                 
16 Abū Jaʿfar Al-Ṭabarī, Jāmiʿ Al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy Al-Qurʾān, juz 8 (Beirut: Dār 

al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1992). h. 452-453. 
17 Abū ʿAbd Allāh Al-Qurṭubī, Al-Jāmiʿ Li-Aḥkām Al-Qurʾān, juz 6 (Beirut: Dār al-

Kutub al-ʿArabiyyah, 1967). h. 182 
18 Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach ). h. 

87-88 
19 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. Interpreting 

the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 153-155. 
20 Mohammad Hashim Kamali, “Shari’ah Law: An Introduction (Google EBook),” 

2008, h. 342. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


90 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

yang adil melalui perlindungan hak milik dan pencegahan kejahatan, 

sementara bentuk hukuman fisik hanyalah salah satu ekspresi 

historis dari prinsip moral tersebut.21 Dengan demikian, tafsir 

kontekstual tidak meniadakan makna normatif ayat, tetapi 

menempatkannya dalam kerangka nilai universal Islam yang 

menekankan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan. 

b. Konteks Historis dan Asbāb al-Nuzūl 

Riwayat pertama dari kitab tafsir Jāmiʿ al-Bayān karya al-

Ṭabarī menyebutkan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan Tu‘mah 

ibn Ubayriq, seorang laki-laki dari Bani Ẓafar (keluarga Anṣār) yang 

mencuri perisai milik Qatādah ibn al-Nu‘mān dan kemudian menuduh 

seorang Yahudi agar menutupi perbuatannya. Rasulullah SAW 

semula hampir membenarkan pembelaan Tu‘mah karena desakan 

kaumnya, namun Allah menurunkan ayat ini beserta ayat sebelumnya 

(QS. al-Nisā’ [4]:105–107) sebagai klarifikasi bahwa keadilan tidak 

boleh dikompromikan oleh loyalitas sosial.22 Riwayat ini menegaskan 

bahwa prinsip hukum Islam tidak berpihak pada status sosial pelaku, 

melainkan pada keadilan substantif. 

Riwayat kedua dari kitab tafsir Ma’ālīm al-Tanzīl karya al-

Baghawī menjelaskan bahwa ayat tersebut turun sebagai penegasan 

hukum hudūd terhadap pencuri laki-laki dan perempuan, setelah 

sebelumnya masyarakat Arab pra-Islam hanya menghukum secara 

selektif dan berdasarkan kedudukan sosial pelaku. Dalam konteks ini, 

ayat QS. al-Mā’idah [5]:38 dianggap menegaskan prinsip kesetaraan 

hukum tanpa diskriminasi gender atau status sosial.23  

                                                 
21 Muslih Rahmad Setyawan, “Implementasi Konsep Qath’i Dan Dzanni Dalam 

Jarimah Pencurian: Relevansi Hukuman Potong Tangan Di Era Modern,” Abdurrauf Law 

and Sharia 1, no. 2 (2024): 164–90, https://doi.org/10.70742/arlash.v1i2.82. 
22 Al-Ṭabarī, Jāmiʿ Al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy Al-Qurʾān. h. 452-453 
23 al-Ḥusayn ibn Masʿūd Al-Baghawī, Maʿālim Al-Tanzīl Fī Tafsīr Al-Qurʾān, juz 3 

(Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1989). 



91 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

Riwayat ketiga dari kitab tafsir al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān 

menyebutkan bahwa ayat ini turun berkenaan dengan seorang wanita 

dari Bani Makhzūm yang mencuri barang dan kemudian dimintakan 

keringanan hukuman oleh Usāmah ibn Zayd kepada Rasulullah SAW. 

Nabi menolak intervensi itu dan menegaskan bahwa hukum Allah 

tidak dapat dinegosiasikan. Peristiwa ini mengilustrasikan bahwa 

penerapan hukum potong tangan bertujuan menegakkan keadilan dan 

efek jera (nakālan min Allāh), bukan sebagai bentuk kekerasan, serta 

menunjukkan universalitas hukum Islam yang tidak mengenal 

nepotisme. Ibn Kathīr menyebut bahwa turunnya ayat ini merupakan 

koreksi terhadap kebiasaan jahiliah yang menolak menghukum 

pencuri dari kalangan bangsawan, sebagaimana ditegaskan pula 

dalam hadis yang diriwayatkan dari ‘Ā’ishah bahwa “seandainya 

Fāṭimah binti Muḥammad mencuri, niscaya aku potong tangannya.24 

Riwayat keempat dikemukakan oleh al-Qurṭubī dan al-Wāḥidī, 

yang mengaitkan ayat ini dengan penegasan sistem hukum Islam 

yang berbeda dari hukum Yahudi dan Nasrani pada masa itu. 

Menurut mereka, masyarakat Madinah yang berinteraksi dengan 

komunitas Ahl al-Kitāb membutuhkan pedoman hukum yang 

konsisten, sehingga turunnya QS. al-Mā’idah [5]:38 memperjelas 

identitas hukum Islam yang berkeadilan dan menolak manipulasi 

hukum berdasarkan status. Dengan demikian, keseluruhan riwayat 

ini menunjukkan bahwa ayat tersebut bukan sekadar ketetapan 

legalistik, tetapi juga pernyataan etis tentang supremasi hukum dan 

perlindungan hak milik dalam masyarakat Islam awal.25 

 

c. Analisis Linguistik dan Hukum pada Masa Nabi 

                                                 
24 Ismāʿīl ibn Kathīr, Tafsīr Al-Qurʾān Al-ʿAẓīm, juz 3 (Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1999). 

h. 129-131 
25 Al-Qurṭubī, Al-Jāmiʿ Li-Aḥkām Al-Qurʾān. h. 183 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


92 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Dalam Jāmiʿ al-Bayān, al-Ṭabarī menjelaskan bahwa struktur 

kalimat " " (maka potonglah tangan keduanya) adalah 

bentuk fiʿl amr (kata kerja perintah) yang menunjukkan ilzām 

(kewajiban mutlak) karena disertai huruf fā’ sababiyyah sebagai 

konsekuensi dari perbuatan pencurian (as-sariq as-sāriqah). Bentuk 

jamak pada faqṭaʿū (kata kerja orang kedua jamak) memberi nuansa 

bahwa pelaksanaan hukum ini bersifat institusional, bukan tindakan 

individu, dan dilakukan oleh otoritas yang sah (walī al-amr). Adapun 

kata " " (tangan keduanya) dalam bentuk jamak mudhāf ilaih 

menunjukkan dua subjek hukum laki-laki dan perempuan yang 

keduanya sejajar di hadapan hukum tanpa pembedaan sosial. Al-

Ṭabarī menafsirkan potong tangan sebagai bentuk iqāmat al-ḥadd 

(penegakan hukum), bukan sekadar mutilasi, karena maknanya 

terikat pada maqṣad al-ʿadl (tujuan keadilan) sebagaimana 

ditegaskan oleh konteks ayat.26 

Al-Baghawī menyoroti struktur kalimat " " sebagai 

bentuk jawāb li-syarth taqdīrī (jawaban terhadap syarat tersirat) yang 

berarti “jika mereka mencuri, maka potonglah tangan mereka.” Hal ini 

menunjukkan korelasi logis antara kejahatan dan sanksi, bukan 

sekadar perintah absolut tanpa pertimbangan sebab.27 Dalam 

Madārik al-Tanzīl, al-Nasafī menambahkan bahwa penggunaan 

bentuk dual pada " " menandai persamaan hukum antara laki-

laki dan perempuan, yang di masa jahiliyyah justru dibedakan 

berdasarkan status sosial. Dengan demikian, konstruksi linguistik 

ayat ini berfungsi memperkuat ʿadālah lughawiyyah (keadilan 

                                                 
26 Al-Ṭabarī, Jāmiʿ Al-Bayān ʿan Taʾwīl Āy Al-Qurʾān. h. 452-453 
27 Al-Baghawī, Maʿālim Al-Tanzīl Fī Tafsīr Al-Qurʾān. h. 68 



93 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

linguistik) melalui gramatika yang menegaskan kesetaraan. Frasa 

" " menurut al-Nasafī adalah mafʿūl li-ajlih (keterangan 

tujuan), yang menjelaskan fungsi hukuman ini sebagai sarana tadbīr 

(pencegahan), bukan tujuan akhir.28 

Ibn Kathīr menafsirkan frasa " " dengan 

menekankan aspek ʿumūm al-lafẓ (keumuman teks) yang mencakup 

semua pelaku tanpa melihat nasab atau kehormatan sosial. Dalam 

konteks kisah wanita Bani Makhzūm, bentuk fiʿil amr di sini tidak 

hanya bersifat normatif tetapi juga simbolik, menegaskan keadilan 

syariat di atas struktur sosial Quraisy. Kata " " ditafsirkan 

oleh Ibn Kathīr sebagai tadbīr wa ʿibrahyakni efek moral dan sosial 

untuk menghalangi pencurian di masa mendatang, bukan sekadar 

pembalasan fisik. Secara linguistik, bentuk nakālan berasal dari akar 

nakala–yankulu yang berarti “menahan atau menghalangi,” 

menunjukkan orientasi preventif dari hukum hudūd. Dengan 

demikian, struktur ini menegaskan fungsi sosial-etik hukum, bukan 

semata aspek punitif.29 

Dalam al-Jāmiʿ li-Aḥkām al-Qurʾān, al-Qurṭubī menafsirkan 

" " sebagai perintah yang mengandung ta’dīb wa taʿzīr 

(pendidikan moral) selain hukuman. Ia menekankan bahwa bentuk 

jamak dalam perintah ini menunjukkan kolektivitas tanggung jawab 

masyarakat Muslim dalam menegakkan keadilan, berlawanan dengan 

kebiasaan Ahl al-Kitāb yang menyelewengkan hukum bagi kalangan 

elit. Mengenai " ", al-Qurṭubī menafsirkan bahwa kata 

nakālan secara semantik menunjukkan “perkara yang menimbulkan 

                                                 
28 ʿAbd Allāh ibn Aḥmad Al-Nasafī, Madārik Al-Tanzīl Wa Ḥaqāʾiq Al-Taʾwīl, juz 2 

(Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1998). h. 316-317 
29 Kathīr, Tafsīr Al-Qurʾān Al-ʿAẓīm. h. 130-131 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


94 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

rasa takut agar tidak diulangi,” yaitu fungsi zajr wa ʿibrah. Dengan 

demikian, redaksi ini menegaskan aspek tazkiyah lughawiyyah 

(penyucian moral melalui bahasa hukum), yang menunjukkan bahwa 

teks Qur’ani menggunakan ekspresi linguistik bukan hanya untuk 

perintah legal, tetapi juga pembentukan kesadaran etis kolektif.30 

QS. al-Mā’idah [5]:38 merupakan ketentuan hukum (āyat al-

aḥkām) yang secara eksplisit menyebut sanksi potong tangan bagi 

pencuri laki-laki maupun perempuan. Dalam sejarah penerapannya 

pada masa Nabi SAW, hukum ini tidak hanya diberlakukan kepada 

Fāṭimah bint al-Aswad al-Makhzūmiyyah—yang dikenal sebagai 

kasus paling populer—tetapi juga terhadap beberapa pelaku lain yang 

terbukti secara hukum melakukan pencurian bernilai tinggi. Ibn Ḥajar 

al-ʿAsqalānī menyebutkan dalam Fatḥ al-Bārī bahwa selain kasus 

Fāṭimah, terdapat riwayat sahih mengenai penerapan ḥadd al-sariqah 

terhadap seorang laki-laki dari kabilah Ṭayʾ (atau disebut Thāʾiq) dan 

seorang budak bernama Miʿraz.31 Hal ini menunjukkan bahwa hukum 

potong tangan benar-benar dijalankan pada masa Nabi SAW, namun 

secara selektif dan dengan kriteria yang sangat ketat. 

Salah satu kasus selain Fāṭimah adalah kisah seorang laki-laki 

dari kabilah Ṭayʾ yang mencuri ridāʾ (selendang perang). Hadis yang 

diriwayatkan Abū Hurayrah ra. menjelaskan bahwa lelaki tersebut 

mengakui perbuatannya, dan Rasulullah SAW memerintahkan untuk 

memotong tangannya setelah terbukti bersalah. Setelah hukuman 

dilaksanakan, Nabi SAW memanggil pelaku dan bersabda, “ ” 

(“Bertobatlah kepada Allah”), kemudian berdoa, “ ” (“Ya 

Allah, terimalah tobatnya”). Riwayat ini menunjukkan bahwa 

                                                 
30 Al-Qurṭubī, Al-Jāmiʿ Li-Aḥkām Al-Qurʾān. h. 183-184 
31 Ibn Ḥajar Al-ʿAsqalānī, Fatḥ Al-Bārī Bi-Sharḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, juz 12 (Beirut: 

Dār al-Maʿrifah, 1379). h. 87 



95 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

meskipun hukum ditegakkan secara tegas, Nabi SAW menekankan 

aspek moral dan spiritual pasca-hukuman, yakni kesempatan untuk 

bertobat dan dipulihkan kembali secara sosial. Dengan demikian, 

fungsi hukum dalam konteks Nabi bukan hanya represif, tetapi juga 

edukatif dan rehabilitatif. 

Kasus lain yang terkenal adalah riwayat tentang seorang 

budak bernama Miʿraz yang mencuri selimut milik Ṣafwān ibn 

Umayyah. Dalam riwayat Sunan Abī Dāwūd disebutkan bahwa 

setelah pelaku ditangkap, Nabi SAW memerintahkan agar tangannya 

dipotong.32 Ketika Ṣafwān kemudian memaafkan pelaku dan berharap 

hukuman dibatalkan, Rasulullah SAW menjawab: “

” (“Mengapa engkau tidak melakukannya sebelum engkau 

membawanya kepadaku?”).33 Jawaban ini menegaskan prinsip dasar 

hukum Islam bahwa setelah perkara masuk ke otoritas pengadilan, 

pelaksanaannya menjadi hak Allah (ḥaqq Allāh), bukan lagi urusan 

pribadi. Selain itu, Nabi SAW juga menolak memotong tangan dalam 

kasus-kasus pencurian kecil atau yang dilakukan karena kebutuhan 

mendesak, sebagaimana sabdanya: “ ” (“Tidak 

ada potong tangan kecuali untuk pencurian yang mencapai 

seperempat dinar atau lebih”).34 Hal ini menunjukkan bahwa 

Rasulullah SAW menerapkan hukum dengan kehati-hatian, 

memperhatikan konteks sosial dan nilai barang yang dicuri. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penerapan 

hukum potong tangan pada masa Nabi SAW bersifat sangat terbatas, 

selektif, dan penuh pertimbangan moral. Nabi tidak serta-merta 

                                                 
32 Abū Dāwūd Al-Sijistānī, Sunan Abī Dāwūd, Kitāb Al-Ḥudūd, no. 4373 (Beirut: Dār 

al-Risālah al-ʿĀlamiyyah, 2009). h. 182-183 
33 Al-Nawawī, Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim, juz 11 (Beirut: Dār al-Maʿrifah, n.d.). h. 202 
34 Muḥammad ibn Ismāʿīl Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitāb Al-Ḥudūd, no. 6789 

(Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422). 8:19 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


96 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

menerapkan sanksi secara mekanistik, tetapi mempertimbangkan 

unsur niat, nilai barang yang dicuri, serta situasi sosial-ekonomi 

pelaku. Pendekatan seperti ini menunjukkan bahwa hukum dalam 

Islam tidak dilepaskan dari tujuan moral dan sosialnya, yakni 

menciptakan tatanan masyarakat yang adil dan aman. Dalam banyak 

riwayat, Rasulullah SAW menunda atau bahkan menggugurkan 

penerapan ḥadd al-sariqah ketika faktor kemiskinan atau kelaparan 

menjadi penyebab utama tindak pencurian, sebagaimana ditegaskan 

oleh al-Qurṭubī bahwa maqṣad dari ayat ini bukanlah sekadar 

eksekusi fisik, tetapi zajr wa ʿibrah (peringatan moral dan pendidikan 

sosial).35 

Dalam kerangka tafsir kontemporer, Abdullah Saeed 

menekankan bahwa QS. al-Mā’idah [5]:38 harus dipahami melalui 

paradigma kontekstual yang berorientasi pada nilai dan tujuan 

(maqāṣid al-sharīʿah), bukan semata pada literalitas teks.36 Menurut 

Saeed, ayat ini mengandung intentional moral dimension berupa 

perlindungan terhadap hak milik (ḥifẓ al-māl), pemeliharaan keadilan 

sosial, dan pembentukan kesadaran kolektif terhadap integritas 

sosial.37 Hukuman potong tangan, dalam pandangan ini, hanyalah 

sarana (wasa’il) yang bersifat implementatif, sedangkan tujuan 

utamanya adalah menegakkan prinsip keadilan dan ketertiban 

masyarakat (ʿadl wa niẓām al-mujtamaʿ). Oleh karena itu, dalam 

konteks modern di mana sistem sosial, ekonomi, dan hukum telah 

berubah secara signifikan, implementasi hukum ini menuntut 

reinterpretasi berbasis maqāṣid agar tetap merepresentasikan nilai 

keadilan ilahiah yang menjadi esensi wahyu. 

                                                 
 35 Al-Qurṭubī, Al-Jāmiʿ Li-Aḥkām Al-Qurʾān. 183  

36 Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

h. 118-120 
37 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. h. 150-153 



97 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

Pendekatan Saeed ini sejalan dengan pandangan sejumlah 

pemikir neo-ijtihadis seperti Fazlur Rahman dan Jasser Auda yang 

menekankan perlunya pembacaan dinamis terhadap ayat-ayat 

hukum. Mereka melihat bahwa teks hukum Al-Qur’an sering kali lahir 

dalam konteks sosial tertentu, sehingga penerapannya di era 

kontemporer memerlukan ethical recontextualization.38 Dengan 

demikian, pemaknaan terhadap QS. al-Mā’idah [5]:38 tidak berhenti 

pada aspek normatif-legalistik, melainkan bergerak menuju 

pemahaman yang lebih komprehensif yang menempatkan nilai 

keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak sosial sebagai tujuan 

utamanya. Dalam kerangka ini, penerapan hukum potong tangan 

tidak lagi dipahami sebagai instrumen kekerasan, melainkan simbol 

tanggung jawab sosial dan moral dalam menjaga integritas 

masyarakat Muslim. 

d. Identifikasi Nilai Moral dan Sosial Masa Kini 

Hukuman potong tangan sebagaimana termaktub dalam QS. al-

Māʾidah [5]: 38 merupakan salah satu ayat hukum yang sering 

menimbulkan perdebatan antara pendekatan tekstual dan 

kontekstual. Abdullah Saeed memandang bahwa untuk memahami 

ayat semacam ini secara tepat, perlu digunakan pendekatan tafsir 

kontekstual, yaitu cara membaca al-Qur’an dengan memperhatikan 

konteks sejarah, sosial, dan moral di mana teks itu diwahyukan, serta 

menghubungkannya dengan konteks kehidupan modern yang terus 

berubah. Pendekatan ini berangkat dari pandangan bahwa al-Qur’an 

bukanlah teks yang turun di ruang hampa, melainkan berinteraksi 

dengan realitas sosial masyarakat Arab abad ke-7. Dengan demikian, 

setiap ayat, terutama yang bersifat legal, memiliki dua lapisan makna: 

pertama, makna kontekstual-historis yang relevan dengan 

                                                 
38 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition 

(Chicago: University of Chicago Press, 1988). h. 37-38, baca juga Jasser Auda, Maqasid Al-

Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT, 2008). h. 49-53 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


98 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

masyarakat awal Islam, dan kedua, makna moral-universal yang 

dapat diaktualisasikan lintas zaman.39 

Pada masa Nabi Muhammad SAW, pelaksanaan hukuman 

potong tangan merupakan bentuk keadilan yang relevan dengan 

struktur sosial masyarakat ketika itu. Dalam konteks Jazirah Arab 

abad ke-7, sistem pemerintahan belum mengenal lembaga hukum 

formal atau penjara yang terorganisir. Keamanan masyarakat 

bergantung pada solidaritas suku dan kontrol sosial yang bersifat 

kolektif. Pencurian, dalam kondisi seperti itu, bukan hanya 

pelanggaran individu tetapi ancaman terhadap stabilitas sosial secara 

keseluruhan.40 Maka, hukuman potong tangan berfungsi bukan 

semata-mata sebagai sanksi fisik, melainkan juga simbol keadilan 

sosial dan pencegah kejahatan publik. Saeed menyatakan bahwa 

amputation penalty “was not simply punitive but a social deterrent 

appropriate to its time,” yakni hukuman itu bersifat preventif dan 

disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat pada masa tersebut.41 

Oleh karena itu, dalam konteks masa Nabi, hukuman potong tangan 

dapat dinilai lebih baik dan efektif karena menegaskan prinsip 

kesetaraan hukum tanpa memandang status sosial serta menjaga 

keamanan publik di masyarakat sederhana yang belum memiliki 

sistem hukum terpusat. 

Namun demikian, dalam konteks masyarakat modern yang 

kompleks dan terinstitusi, Abdullah Saeed menekankan bahwa 

keadilan substantif tidak selalu identik dengan penerapan literal teks 

hukum. Ia menegaskan bahwa makna normatif dari ayat-ayat hukum 

dalam al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial dan tujuan 

                                                 
39 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. h. 23-26 
40 Berlian Puji Pangastuti, “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study of 

QS. Al-Mā’idah 5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu 

Al-Qur’an Dan Hadis 24, no. 1 (2023): 161–80, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4047. 
41 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. h. 118 



99 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

moralnya.42 Dalam masyarakat kontemporer, telah tersedia berbagai 

bentuk lembaga hukum seperti pengadilan, sistem penjara, denda, dan 

mekanisme rehabilitasi yang berfungsi menegakkan keadilan tanpa 

harus menghilangkan anggota tubuh pelaku. Menurut Saeed, nilai 

moral universal dari ayat QS. al-Māʾidah [5]: 38 adalah perlindungan 

terhadap harta, keadilan, dan keseimbangan sosial, bukan semata-

mata bentuk fisik dari hukuman.43 Dengan demikian, penerapan 

hukuman penjara atau bentuk sanksi sosial lainnya dapat dianggap 

sebagai ekspresi baru dari prinsip keadilan yang diusung ayat 

tersebut, selama tujuan moralnya tetap tercapai. 

Lebih jauh, dalam kerangka tafsir kontekstualnya, Saeed 

memperkenalkan konsep hierarki nilai (hierarchy of values) dalam al-

Qur’an. Ia membedakan antara nilai universal (seperti keadilan, kasih 

sayang, dan kemaslahatan) dan nilai partikular (seperti bentuk 

spesifik hukum dalam konteks sejarah tertentu). QS. al-Māʾidah [5]: 

38, dalam pandangan Saeed, termasuk kategori nilai partikular yang 

diturunkan untuk menjawab kebutuhan hukum masyarakat Arab 

abad ke-7. Akan tetapi, nilai universal yang melandasinya—yakni 

keadilan, keamanan sosial, dan perlindungan hak milik—bersifat 

abadi dan menjadi ruh dari ayat tersebut. Maka, dalam konteks 

masyarakat modern, jika tujuan keadilan dan keamanan dapat 

dicapai melalui sistem penjara yang lebih manusiawi dan memberikan 

kesempatan rehabilitasi, maka sistem itu lebih sesuai dengan 

semangat moral dan maqāṣid al-syarī‘ah daripada penerapan literal 

potong tangan.44 

Dalam perspektif ini, pendekatan kontekstual tidak bermaksud 

menolak otoritas teks, melainkan menegaskan bahwa teks harus 

                                                 
42 Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

h. 101 
43 Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-Maidah 

Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd.” 73 
44 Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

h. 110-115 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


100 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

dibaca dengan kesadaran historis dan moral. Abdullah Saeed menilai 

bahwa penerapan literal terhadap teks hukum tanpa 

mempertimbangkan konteks justru dapat menyalahi nilai dasar al-

Qur’an itu sendiri. Ia menulis, “While the verse’s moral imperative—the 

protection of property and justice—remains, its literal application may 

no longer serve that purpose effectively.” Dengan kata lain, yang harus 

dijaga adalah semangat moral dan maqāṣid di balik hukum, bukan 

bentuk formalnya.45 Oleh karena itu, dalam konteks modern, 

hukuman penjara atau sistem rehabilitasi sosial dapat dianggap lebih 

baik dibanding hukuman potong tangan, karena mampu menegakkan 

keadilan tanpa mengabaikan nilai kemanusiaan yang dijunjung tinggi 

oleh al-Qur’an.46 

Dengan demikian, tafsir kontekstual Abdullah Saeed membawa 

implikasi metodologis yang penting bagi penafsiran ayat-ayat hukum. 

Pendekatan ini menunjukkan bahwa teks suci tidak dapat dilepaskan 

dari konteks historis pewahyuannya dan harus selalu ditafsirkan 

ulang agar nilai-nilai universalnya tetap hidup dan relevan. Dalam hal 

QS. al-Māʾidah [5]: 38, hukuman potong tangan memang memiliki 

keadilan dan efektivitas tersendiri pada masa Nabi, tetapi dalam 

masyarakat modern yang telah memiliki sistem hukum formal dan 

kesadaran hak asasi manusia, hukuman penjara lebih sejalan dengan 

maqāṣid al-syarī‘ah serta nilai rahmah dan keadilan sosial.47 Oleh 

sebab itu, dalam pandangan tafsir kontekstual, perbedaan bentuk 

sanksi bukanlah bentuk penyimpangan dari teks, melainkan bentuk 

                                                 
45 Saeed, Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach. 

h. 102 
46 Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-Maidah 

Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd.” 80 
47 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. h. 120 



101 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

aktualisasi nilai-nilai al-Qur’an yang dinamis sesuai dengan 

perkembangan masyarakat dan zaman.48 

D. Kesimpulan  

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan metode tafsir kontekstual 

Abdullah Saeed terhadap QS. Al-Maidah [5]:38 menawarkan perspektif baru 

dalam memahami ayat-ayat hukum Al-Qur'an di era kontemporer. Melalui 

pendekatan hermeneutika yang menempatkan Al-Qur'an sebagai teks hidup 

(living text), Saeed berhasil menjembatani kesenjangan antara pemahaman 

literal-klasik dengan kebutuhan interpretasi yang responsif terhadap 

kompleksitas masyarakat modern.  

Analisis terhadap QS. Al-Maidah [5]:38 melalui model empat lapisan 

makna mengungkapkan bahwa hukuman potong tangan bukanlah tujuan 

substansial syariat, melainkan sarana implementatif untuk mewujudkan 

nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, perlindungan hak milik, dan 

pencegahan kejahatan. Konteks historis pewahyuan menunjukkan bahwa 

hukuman tersebut efektif dalam struktur sosial Arab abad ke-7 yang belum 

memiliki sistem hukum formal, namun dalam masyarakat kontemporer yang 

telah memiliki institusi hukum modern, mekanisme alternatif dapat 

dipertimbangkan selama maqāṣid al-sharī'ah tetap terpenuhi. Pendekatan 

kontekstual Saeed tidak meniadakan otoritas teks Al-Qur'an, melainkan 

menghadirkan metode penafsiran yang lebih dinamis dan humanis. 

Reinterpretasi ini membuka ruang bagi pengembangan sistem sanksi 

alternatif seperti restitusi, rehabilitasi sosial, dan program pencegahan 

struktural yang lebih selaras dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan 

universal. Dengan demikian, tafsir kontekstual membuktikan bahwa Islam 

memiliki fleksibilitas metodologis untuk menjawab tantangan zaman tanpa 

mengabaikan nilai-nilai fundamental yang terkandung dalam Al-Qur'an 

sebagai pedoman hidup umat Muslim.. 

 

                                                 
48 Pangastuti, “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study of QS. Al-Mā’idah 

5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases.” 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87


102 

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,  

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni 
 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Daftar Pustaka 

Al-Baghawī, al-Ḥusayn ibn Masʿūd. Maʿālim Al-Tanzīl Fī Tafsīr Al-Qurʾān. 

Juz 3. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 1989. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitāb Al-Ḥudūd. No. 

6789. Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422. 

Al-Nasafī, ʿAbd Allāh ibn Aḥmad. Madārik Al-Tanzīl Wa Ḥaqāʾiq Al-Taʾwīl. 

Juz 2. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1998. 

Al-Nawawī. Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Juz 11. Beirut: Dār al-Maʿrifah, n.d. 

Al-Qurṭubī, Abū ʿAbd Allāh. Al-Jāmiʿ Li-Aḥkām Al-Qurʾān. Juz 6. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿArabiyyah, 1967. 

Al-Sijistānī, Abū Dāwūd. Sunan Abī Dāwūd, Kitāb Al-Ḥudūd. No. 4373. 

Beirut: Dār al-Risālah al-ʿĀlamiyyah, 2009. 

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar. Jāmiʿ Al-Bayān ʿ an Taʾwīl Āy Al-Qurʾān. Juz 8. Beirut: 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1992. 

Al-ʿAsqalānī, Ibn Ḥajar. Fatḥ Al-Bārī Bi-Sharḥ Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Juz 12. 

Beirut: Dār al-Maʿrifah, 1379. 

Annisa Nuril Hakim, Gayuh, and Munawir. “Hukum Potong Tangan Dalam 

Qs. Al-Maidah Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr 

Hamid Abu Zayd.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 2 

(2023): 190–207. 

Berry, Donald Lee. The Thought of Fazlur Rahman as an Islamic Response to 

Modernity. The Southern Baptist Theological Seminary, 1990. 

Firdaus, Muhamad Yoga, and Khader Ahmad. “Telaah Atas Hermeneutika 

Kontekstual Abdullah Saeed.” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 3, no. 1 (2024): 31–40. https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i1.34045. 

Haq, Islamul. “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting 

Punishments in the Al-Sariqah Crime Context” 26, no. 1 (2024). 

https://doi.org/10.22373/jms.v26i1.22206. 

Jasser Auda. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems 

Approach. London: IIIT, 2008. 



103 
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum 

Potong Tangan di Era Kontemporer 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87  

Kamali, Mohammad Hashim. “Shari’ah Law: An Introduction (Google 

EBook),” 2008, 342. 

Kathīr, Ismāʿīl ibn. Tafsīr Al-Qurʾān Al-ʿAẓīm. Juz 3. Riyadh: Dār Ṭayyibah, 

1999. 

Muhammad Arafat, and Asmuni. “Implementation of Maqashid Al-Syariah 

in Islamic Criminal Law in Muslim Countries: A Comparative Study in 

Saudi Arabia, Iran, Malaysia, and Indonesia.” Al-Sulthaniyah 14, no. 1 

(2025): 45–68. https://doi.org/10.37567/al-sulthaniyah.v14i1.3577. 

Pangastuti, Berlian Puji. “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study 

of QS. Al-Mā’idah 5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases.” 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 24, no. 1 (2023): 161–80. 

https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4047. 

Rahmad Setyawan, Muslih. “Implementasi Konsep Qath’i Dan Dzanni Dalam 

Jarimah Pencurian: Relevansi Hukuman Potong Tangan Di Era 

Modern.” Abdurrauf Law and Sharia 1, no. 2 (2024): 164–90. 

https://doi.org/10.70742/arlash.v1i2.82. 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual 

Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1988. 

RI, Kementrian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahannya, 2019. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 

Approach. Taylor & Francis, 2005. 

———. Islamic Thought: An Introduction. Routledge, 2006. 

———. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist 

Approach. Taylor & Francis, 2014. 

———. The Qur’an: An Introduction. Routledge, 2008. 

 

  

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

