Tafasir

Volume 3 Number 2 December 2025
DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

Contextualization of Abdullah Saeed's Morals in QS. Al-
Maidah [5]: 38: The Relevance of the Law of Cutting
Hands in the Contemporary Era
Muhammad Fadhil Wathani

Pascasarjana UIN Walisongo Semarang

Alyatal Husn Munsarif
Pascasarjana UIN Walisongo Semarang

Muhammad Noval Ifkar
Pascasarjana UIN Walisongo Semarang

Muhammad Arja Imroni
Pascasarjana UIN Walisongo Semarang

Abstract

This article examines the application of Abdullah Saeed's contextual interpretation
method to QS. Al-Maidah [5]:38 about the punishment of cutting off the hands of
thieves. Abdullah Saeed, a contemporary Muslim thinker, developed a hermeneutical
approach that positions the Qur'an as a living text with a meaning that continues to
evolve according to its context. Through the four-layered model of meaning (textual,
contextual, significance, and application), Saeed emphasizes that S. Al-Maidah
[5]:38 contains a moral and ethical dimension that is more fundamental than the
form of punishment. This research demonstrates that the punishment of beating
hands is not the ultimate goal, but rather an implementable means to achieve
universal values such as justice, property protection, and crime prevention. In the
modern context, Saeed's approach leaves room for reinterpretation that considers
alternative mechanisms such as restitution, social rehabilitation, and structural
prevention programs, provided that the moral goals of the sharia (magasid al-
shart'ah) remain realized. Contextual interpretation does not negate the authority of
the Qur'anic text, instead, it presents a meaning that is responsive to contemporary
social realities while maintaining the universal human values of Islam.

Keywords: (Contextual hermeneutics, Abdullah Saeed, the punishment of cutting off
hands, maqasid al-sharT'ah)

Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-
Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum Potong Tangan di Era

Kontemporer

80


https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

81
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

Abstrak

Artikel ini mengkaji penerapan metode tafsir kontekstual Abdullah Saeed terhadap
QS. Al-Maidah [5]:38 tentang hukuman potong tangan bagi pencuri. Abdullah
Saeed, pemikir Muslim kontemporer, mengembangkan pendekatan hermeneutika
yang memposisikan Al-Qur'an sebagai teks hidup (living text) dengan makna yang
terus berkembang sesuai konteks. Melalui model empat lapisan makna (tekstual,
kontekstual, signifikansi, dan aplikast), Saeed menekankan bahwa QS. Al-Maidah
[56]:38 mengandung dimensi moral-etis yang lebih fundamental daripada bentuk
hukumannya. Penelitian ini menunjukkan bahwa hukuman potong tangan
bukanlah tujuan akhir, melainkan sarana implementatif untuk mewujudkan nilai-
nilai universal seperti keadilan, perlindungan harta, dan pencegahan kejahatan.
Dalam konteks modern, pendekatan Saeed membuka ruang bagi reinterpretasi yang
mempertimbangkan mekanisme alternatif seperti restitusi, rehabilitasi sosial, dan
program pencegahan struktural, asalkan tujuan moral syariat (magasid al-shari'ah)
tetap terwujud. Tafsir kontekstual tidak meniadakan otoritas teks Al-Qur'an, tetapi
menghadirkan pemaknaan yang responsif terhadap realitas sosial kontemporer
sambil mempertahankan nilai-nilai kemanusiaan universal Islam.

Kata kunci: (Hermeneutika kontekstual, Abdullah Saeed, hukuman potong tangan,
maqasid al-shart'ah)

Author correspondence
Email: fadhilwathani@gmail.com
Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir

A. Pendahuluan

Diskursus tafsir Al-Qur'an di era kontemporer menghadapi tantangan
signifikan dalam merespons kompleksitas persoalan kemanusiaan modern.
Problematika ini berakar pada dominasi pendekatan literalis dalam tradisi
tafsir klasik yang cenderung mengabaikan dimensi historisitas teks dan
konteks sosio-kultural di mana ayat-ayat Al-Qur'an diturunkan.?
Pendekatan literalis tersebut seringkali menghasilkan pemahaman yang
kaku dan tidak mampu menjawab tantangan zaman, sehingga memunculkan
kesenjangan antara nilai-nilai universal Al-Qur'an dengan realitas
kehidupan umat Islam kontemporer.

Fenomena stagnasi pemikiran tafsir ini mendorong sejumlah
intelektual Muslim melakukan upaya pembaruan metodologi penafsiran.

Pembaruan tafsir di era modern menjadi keniscayaan mengingat

1 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach
(Taylor & Francis, 2005). h. 3-5

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87
mailto:fadhilwathani@gmail.com

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, -
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni
transformasi sosial, politik, ekonomi, dan budaya yang sangat dinamis
memerlukan interpretasi Al-Qur'an yang responsif dan kontekstual. Tanpa
pembaruan metodologis, tafsir Al-Qur'an berisiko kehilangan relevansinya
sebagai pedoman hidup yang mampu memberikan solusi terhadap
permasalahan kontemporer seperti hak asasi manusia, kesetaraan gender,
pluralisme agama, dan keadilan sosial.2
Salah satu kelemahan mendasar tafsir klasik adalah kecenderungan
ahistoris dalam membaca teks Al-Qur'an. Kebanyakan mufassir klasik
menerapkan makna literal ayat tanpa mempertimbangkan secara mendalam
konteks historis turunnya ayat (asbab al-nuzul), kondisi sosial-budaya
masyarakat Arab abad ke-7, serta tujuan moral-etis (maqasid) di balik
perintah atau larangan tertentu. Akibatnya, hukum-hukum partikular yang
sebenarnya merespons situasi spesifik masa pewahyuan diperlakukan
sebagai ketentuan universal yang berlaku sepanjang masa tanpa
mempertimbangkan perubahan konteks.3
Problematika literalitas tafsir klasik semakin kompleks ketika
berhadapan dengan ayat-ayat yang secara literal tampak bertentangan
dengan nilai-nilai kemanusiaan universal, seperti ayat-ayat tentang
perbudakan, poligami, hubungan antarumat beragama, dan hukuman fisik.
Penafsiran literal terhadap ayat-ayat tersebut tanpa memahami konteks
historis dan tujuan moral Al-Qur'an berpotensi menghasilkan kesimpulan
yang justru bertentangan dengan semangat keadilan dan kemanusiaan yang

menjadi inti ajaran Islam.4

B. Metode Penelitian
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan

kepustakaan (library research) yang mengkaji pemikiran Abdullah Saeed

2 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction (Routledge, 2006). h. 3-5

3 Abdullah Saeed, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach (Taylor & Francis, 2014). h. 13-15

4 Saeed. Reading the Quran in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach
). h. 17-18

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



83
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

dan penerapannya terhadap QS. Al-Maidah [5]:38. Sumber data primer
meliputi karya-karya utama Abdullah Saeed seperti Interpreting the Qur'an:
Towards a Contemporary Approach (2006), Reading the Qur'an in the
Twenty-First Century (2014), serta teks Al-Qur'an dan kitab-kitab tafsir
klasik karya al-Tabari, al-Qurtubi, Ibn Kathir, al-Baghawi, dan al-Nasafi.
Data sekunder berupa literatur tentang hermeneutika Al-Qur'an
kontemporer, jurnal ilmiah, dan karya-karya tentang maqasid al-shari'ah.
Teknik pengumpulan data menggunakan dokumentasi dengan membaca dan
menelaah literatur relevan. Analisis data dilakukan melalui metode analisis
1s1 (content analysis) dengan pendekatan deskriptif-analitis dan komparatif,
meliputi tahapan deskripsi konsep hermeneutika Saeed, komparasi dengan
tafsir klasik, interpretasi ayat menggunakan model empat lapisan makna,
dan evaluasi relevansinya di era kontemporer. Validitas data dijamin melalui
triangulasi sumber dengan membandingkan berbagai literatur untuk

memastikan konsistensi dan objektivitas analisis.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Profil Intelektual Abdullah Saeed

Abdullah Saeed merupakan salah satu pemikir Muslim kontemporer
yang memberikan kontribusi signifikan dalam pengembangan metodologi
tafsir Al-Qur'an yang kontekstual. Lahir di Maladewa pada tahun 1960,
Saeed memulai pendidikan Islam tradisionalnya di negara kelahirannya
sebelum melanjutkan studi ke Arab Saudi untuk memperdalam ilmu-ilmu
keislaman klasik. Latar belakang pendidikan tradisional ini memberikan
Saeed pemahaman mendalam tentang khazanah intelektual Islam klasik,
yang kemudian menjadi modal penting dalam upaya pembaruannya.5

Titik balik intelektual Saeed terjadi ketika ia melanjutkan studi

doktoral di Universitas Melbourne, Australia, di mana ia terpapar dengan

5 Muhamad Yoga Firdaus and Khader Ahmad, “Telaah Atas Hermeneutika
Kontekstual Abdullah Saeed,” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 3, no. 1
(2024): 31-40, https://doi.org/10.15575/mjiat.v311.34045.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, o
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

berbagai pendekatan kritis dalam studi Al-Qur'an dan metodologi
hermeneutika modern. Disertasinya yang kemudian diterbitkan dengan
judul Islamic Banking and Interest: A Study of the Prohibition of Riba and its
Contemporary Interpretation (1996) menunjukkan ketertarikannya pada isu-
isu kontemporer dalam hukum Islam dan pentingnya reinterpretasi teks-
teks klasik untuk menjawab tantangan zaman.

Pemikiran Abdullah Saeed sangat dipengaruhi oleh tokoh neo-
modernis Pakistan, Fazlur Rahman (1919-1988), yang dikenal dengan
pendekatan hermeneutika ganda (double movement) dalam memahami Al-
Qur'an. Rahman berpendapat bahwa untuk memahami Al-Qur'an secara
tepat, seorang mufassir harus terlebih dahulu memahami konteks historis
turunnya ayat (movement dari masa kini ke masa lalu), kemudian
mengidentifikasi prinsip moral-etis universal di balik ayat tersebut, dan
akhirnya mengaplikasikan prinsip tersebut pada konteks kontemporer
(movement dari masa lalu ke masa kini. Pengaruh metodologi Rahman
sangat jelas terlihat dalam kerangka hermeneutika yang dikembangkan
Saeed.b

Orientasi hermeneutika moral Abdullah Saeed menempatkan dimensi
etika-moral Al-Qur'an sebagai inti dari penafsiran. Menurut Saeed, Al-
Qur'an pada dasarnya adalah kitab petunjuk moral (moral guidance) yang
bertujuan menciptakan masyarakat yang adil, bermartabat, dan Sejahtera.
Oleh karena 1itu, setiap interpretasi terhadap Al-Qur'an harus
mempertimbangkan tujuan moral-etis ini, bukan sekadar mengikuti makna
literal yang mungkin tidak lagi relevan dengan konteks masa kini.”

Sebagai Sultan of Oman Professor of Arab and Islamic Studies di
Universitas Melbourne dan Direktur Asia Institute, Saeed telah menerbitkan
berbagai karya penting dalam bidang studi Al-Qur'an, hukum Islam, dan

pemikiran Islam kontemporer. Karya-karya utamanya meliputi Interpreting

6 Donald Lee Berry, The Thought of Fazlur Rahman as an Islamic Response to
Modernity (The Southern Baptist Theological Seminary, 1990). h. 60-64
7 Abdullah Saeed, The Qur'an: An Introduction (Routledge, 2008). h. 102-105

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



85
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

the Qur'an: Towards a Contemporary Approach (2006), The Qur'an: An
Introduction (2008), dan Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A
Contextualist Approach (2014) . Melalui karya-karya tersebut, Saeed
menawarkan kerangka metodologis yang sistematis untuk memahami Al-
Qur'an secara kontekstual tanpa kehilangan otoritas religius nya.8

2. Al-Qur'an sebagai Teks Hidup (Living Text)

Salah satu prinsip fundamental dalam pendekatan Abdullah Saeed
adalah konsep Al-Qur'an sebagai teks hidup (living text) yang makna dan
relevansinya terus berkembang sesual dengan perubahan konteks. Konsep
ini menolak pemahaman bahwa makna Al-Qur'an bersifat statis dan telah
selesai dirumuskan oleh para mufassir klasik. Sebaliknya, Saeed
berpendapat bahwa Al-Qur'an sebagai wahyu Tuhan yang universal harus
dipahami sebagai teks yang terus berdialog dengan setiap generasi Muslim
dalam konteks historis mereka masing-masing.?

Prinsip teks hidup ini didasarkan pada premis bahwa makna Al-
Qur'an tidak dapat dipisahkan dari dua konteks utama: pertama, konteks
historis pewahyuan (context of revelation), dan kedua, konteks pembaca
kontemporer (context of reader. Konteks historis mencakup situasi sosial,
budaya, politik, dan ekonomi masyarakat Arab abad ke-7 di mana Al-Qur'an
diturunkan, sementara konteks pembaca meliputi realitas kehidupan umat
Islam masa kini dengan segala kompleksitas dan tantangannya. Kedua
konteks 1ini harus dipertimbangkan secara seimbang dalam proses
penafsiran untuk menghasilkan pemahaman yang autentik sekaligus
relevan.10

Dalam kerangka hermeneutikanya, Saeed mengembangkan model
empat lapisan makna (four layers of meaning) yang membantu memahami

bagaimana makna Al-Qur'an terbentuk dan diterapkan dalam konteks yang

8 https://scholar.google.com/citations?user=azycwrkAAAAJ &hl=en

9 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. chapter 1
introduction

10 Saeed .Interpreting the Quran: Towards a Contemporary Approach.chapter
(Chapter 2: The Socio-Historical Context of the Qur'an and Contextualist Interpretation). h.
35-60

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87
https://scholar.google.com/citations?user=azycwrkAAAAJ&hl=en

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, e
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

berbeda. Lapisan pertama adalah makna tekstual (textual meaning), yaitu

makna literal atau gramatikal dari kata-kata dan kalimat dalam teks Al-

Qur'an. Lapisan ini mencakup analisis linguistik, struktur bahasa Arab, dan

makna leksikal yang dapat dipahami melalui kamus dan kajian kebahasaan.

Lapisan kedua adalah makna kontekstual (contextual meaning), yaitu
makna yang muncul ketika teks dipahami dalam konteks historis turunnya.
Lapisan ini mempertimbangkan asbab al-nuzul, kondisi sosio-kultural
masyarakat Arab pra-Islam dan awal Islam, serta permasalahan spesifik
yang direspons oleh ayat tertentu. Pemahaman kontekstual ini sangat
penting untuk mengidentifikasi mana yang bersifat partikular-temporal dan
mana yang universal-eternal.

Lapisan ketiga adalah signifikansi (significance), yaitu prinsip moral-
etis atau nilai universal yang terkandung di balik ayat-ayat Al-Qur'an.
Lapisan ini diperoleh melalui proses abstraksi dari makna kontekstual untuk
menemukan ratio legis atau tujuan moral di balik perintah atau larangan
tertentu. Misalnya, di balik ayat-ayat tentang pembebasan budak,
signifikansinya adalah prinsip kemanusiaan, kesetaraan, dan penghapusan
penindasan.

Lapisan keempat adalah aplikasi (application), yaitu penerapan
prinsip moral-etis yang telah diidentifikasi pada konteks kontemporer.
Dalam lapisan ini, mufassir menggunakan prinsip universal yang ditemukan
dari teks untuk merumuskan jawaban terhadap persoalan-persoalan baru
yvang tidak ada pada masa pewahyuan, seperti isu bioteknologi, ekologi,
demokrasi, dan hak asasi manusia.ll

Model empat lapisan ini memungkinkan interpretasi yang tidak
terjebak pada literalisme sempit sekaligus tidak kehilangan keterkaitan
dengan teks Al-Qur'an itu sendiri. Saeed menekankan bahwa proses

penafsiran harus bergerak secara dialektis antara teks dan konteks, antara

11 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 175-180

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



87
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

makna historis dan aplikasi kontemporer, untuk menghasilkan pemahaman
yang utuh dan bermakna.
3. Al-Qur'an sebagai Sumber Moral Guidance yang Dinamis

Posisi sentral dalam pemikiran Abdullah Saeed adalah pemahaman
bahwa Al-Qur'an pada hakikatnya bukan sekadar korpus hukum (legal code)
yang rigid, melainkan sumber petunjuk moral (moral guidance) yang dinamis
dan adaptif terhadap perubahan zaman. Pandangan ini menggeser fokus dari
pendekatan legalistik yang mendominasi tradisi fikih klasik menuju
pendekatan etis yang menekankan nilai-nilai universal dan tujuan moral Al-
Qur'an.

Saeed berpendapat bahwa hanya sebagian kecil ayat Al-Qur'an yang
berisi ketentuan hukum spesifik (ahkam), sementara mayoritas ayat
mengandung prinsip-prinsip moral, kisah-kisah teladan, dan dorongan
untuk merefleksikan tanda-tanda kekuasaan Tuhan. Namun, tradisi tafsir
dan fikih klasik cenderung memperlakukan Al-Qur'an secara dominan
sebagail sumber hukum, sehingga dimensi etika-moral dan spiritualitas Al-
Qur'an kurang mendapat perhatian memadai.12

Pendekatan etis Saeed menekankan pentingnya memahami maqasid
al-shari'ah (tujuan-tujuan syariah) sebagai kerangka dalam menafsirkan
ayat-ayat Al-Qur'an Meskipun konsep maqasid telah dikembangkan oleh
ulama klasik seperti al-Ghazali (w. 505 H/1111 M) dan al-Shatibi (w. 790
H/1388 M), Saeed mengembangkannya lebih jauh dengan menempatkan
nilai-nilai etis universal—seperti keadilan (‘adl), kebaikan (ihsan),
kesetaraan (musawah), dan kemaslahatan (maslahah)—sebagai kriteria
utama dalam menilai validitas suatu interpretasi.

Dengan menempatkan Al-Qur'an sebagai sumber moral guidance yang
dinamis, Saeed membuka ruang bagi Muslim kontemporer untuk
mengembangkan solusi kreatif terhadap berbagai persoalan baru yang tidak

eksplisit dibahas dalam teks. Prinsip-prinsip moral universal Al-Qur'an

12 Saeed. Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 7-34

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

88
Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

menjadi kompas etis yang memandu umat Islam dalam menavigasi

kompleksitas dunia modern, mulai dari isu lingkungan hidup, bioteknologi,

hingga hak asasi manusia dan pluralisme.

Dalam konteks ini, tugas mufassir kontemporer bukan sekadar

mengulang atau menghafal interpretasi ulama klasik, melainkan melakukan

ijtihad kreatif dengan menggunakan metodologi yang ketat dan bertanggung

jawab untuk menemukan makna Al-Qur'an yang relevan dengan zaman

mereka. Pendekatan Saeed memberikan legitimasi teologis dan metodologis

bagi upaya pembaruan pemikiran Islam yang tidak jatuh pada liberalisme

ekstrem maupun konservatisme yang kaku.13

4. Penerapan Metode Tafsir Kontekstual Abdullah Saeed Pada Q.S.

Al-Maidah Ayat 38
a. Klasifikasi Ayat dan Tujuan Normatifnya

® 08 . sa o B g ¥ oz . LR oog o0 o A @

- - - ez _ o £ _ - . A -
V“<’~ e allly O alll o U LS L 225 o Laguy) €300 5ala8ls 35 ,LL) 93 Ll

Artinya: Laki-laki yang mencuri dan perempuan yang mencuri,
potonglah tangan keduanya (sebagai) pembalasan bagi apa yang
mereka kerjakan dan sebagai siksaan dari Allah. Dan Allah Maha
Perkasa lagi Maha Bijaksana.l4

QS. al-Ma’idah [5]:38 termasuk dalam kategori ayat al-ahkam,
yaitu ayat-ayat yang menjadi dasar penetapan hukum Islam.!> Secara
tekstual, ayat ini memerintahkan pemotongan tangan bagi laki-laki
dan perempuan yang mencuri, dengan tambahan frasa “nakalan min
Allah” (sebagai pelajaran dari Allah). Para mufasir klasik seperti al-
Tabari dan al-Qurtubl menjelaskan bahwa tujuan hukum ini bukan
sekadar hukuman fisik, tetapi juga berfungsi sebagai pencegah (zajr)

terhadap perbuatan mencuri yang mengancam stabilitas sosial dan

13 Saeed, The Qur'an: An Introduction. h. 180-305
14 Kementrian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahannya, 2019. h. 153
15 Gayuh Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-

Maidah Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd,” Al
Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 2 (2023): 190-207.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



89
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

keamanan harta masyarakat.'® Dalam Tafsir al-Qurtubi, disebutkan
bahwa syariat Islam menegakkan hukum ini untuk menjaga hifz al-
mal (perlindungan terhadap harta) yang merupakan salah satu dari
lima maqasid al-shari’ah yang pokok.17

Dalam kerangka tafsir kontekstual Abdullah Saeed, ayat ini
tidak semata-mata dibaca sebagai norma legalistik yang tetap (rigid),
tetapi sebagai teks yang mengandung tujuan etik dan sosial yang lebih
luas. Saeed menekankan bahwa ayat hukum seperti QS. 5:38 harus
dipahami dengan memperhatikan tujuan moral yang
melatarbelakanginya—yakni keadilan, kemaslahatan, dan
pencegahan kejahatan—bukan sekadar bentuk fisik hukuman.!8
Dengan demikian, pemotongan tangan dipandang sebagai sarana
implementatif (means to an end), bukan tujuan akhir (end in itself).
Dalam konteks sosial Nabi SAW, hukuman tersebut efektif untuk
menegakkan ketertiban dan menumbuhkan rasa aman, namun dalam
konteks modern, mekanisme dan bentuk sanksinya dapat dikaji ulang
sejauh tujuan moral syariat tetap terwujud.1?

Pendekatan ini membuka ruang bagi penafsiran dinamis yang
mempertimbangkan perubahan sosial, ekonomi, dan hukum
kontemporer. Abdullah Saeed menegaskan bahwa penerapan hukum
Islam perlu berlandaskan pada semangat keadilan dan perlindungan
hak asasi manusia, bukan pada penerapan literal tanpa
memperhatikan konteks.20 Oleh karena itu, QS. al-Ma’idah [5]:38

dapat dipahami sebagai upaya ilahi untuk menegakkan tatanan sosial

16 Abii Ja ‘far Al-Tabari, Jami‘ Al-Bayan ‘an Ta wil Ay Al-Qur’an, juz 8 (Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1992). h. 452-453.

17 Abu ‘Abd Allah Al-Qurtubi, Al-Jami‘ Li-Ahkam Al-Qur’an, juz 6 (Beirut: Dar al-
Kutub al-"Arabiyyah, 1967). h. 182

18 Saeed, Reading the Quran in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach. Reading the Qur’an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach ). h.
87-88

19 Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. Interpreting
the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 153-155.

20 Mohammad Hashim Kamali, “Shari’ah Law: An Introduction (Google EBook),”
2008, h. 342.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, "

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni
yang adil melalui perlindungan hak milik dan pencegahan kejahatan,
sementara bentuk hukuman fisik hanyalah salah satu ekspresi
historis dari prinsip moral tersebut.2l Dengan demikian, tafsir
kontekstual tidak meniadakan makna normatif ayat, tetapi
menempatkannya dalam kerangka nilai universal Islam yang
menekankan keadilan, kemaslahatan, dan kemanusiaan.

b. Konteks Historis dan Asbab al-Nuzul

Riwayat pertama dari kitab tafsir Jami" al-Bayan karya al-
Tabarl menyebutkan bahwa ayat ini turun berkaitan dengan Tu‘mah
ibn Ubayriq, seorang laki-laki dari Bani Zafar (keluarga Ansar) yang
mencuri perisai milik Qatadah ibn al-Nu‘man dan kemudian menuduh
seorang Yahudi agar menutupi perbuatannya. Rasulullah SAW
semula hampir membenarkan pembelaan Tu‘mah karena desakan
kaumnya, namun Allah menurunkan ayat ini beserta ayat sebelumnya
(QS. al-Nisa’ [4]:105-107) sebagai klarifikasi bahwa keadilan tidak
boleh dikompromikan oleh loyalitas sosial.22 Riwayat ini menegaskan
bahwa prinsip hukum Islam tidak berpihak pada status sosial pelaku,
melainkan pada keadilan substantif.

Riwayat kedua dari kitab tafsir Ma'alim al-Tanzil karya al-
Baghawi menjelaskan bahwa ayat tersebut turun sebagai penegasan
hukum hudud terhadap pencuri laki-laki dan perempuan, setelah
sebelumnya masyarakat Arab pra-Islam hanya menghukum secara
selektif dan berdasarkan kedudukan sosial pelaku. Dalam konteks ini,
ayat QS. al-Ma’idah [5]:38 dianggap menegaskan prinsip kesetaraan

hukum tanpa diskriminasi gender atau status sosial.23

21 Muslih Rahmad Setyawan, “Implementasi Konsep Qath’t Dan Dzanni Dalam
Jarimah Pencurian: Relevansi Hukuman Potong Tangan Di Era Modern,” Abdurrauf Law
and Sharia 1, no. 2 (2024): 16490, https://doi.org/10.70742/arlash.v1i2.82.

22 Al-Tabari, Jami‘ Al-Bayan ‘an Ta wil Ay Al-Qur’an. h. 452-453

23 al-Husayn ibn Mastud Al-Baghawi, Ma ‘alim Al-Tanzil Ft Tafsir Al-Qur’an, juz 3
(Riyadh: Dar Tayyibah, 1989).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



91
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

Riwayat ketiga dari kitab tafsir al-Jami‘ li-Ahkam al-Qur an
menyebutkan bahwa ayat ini turun berkenaan dengan seorang wanita
dari Bani Makhzum yang mencuri barang dan kemudian dimintakan
keringanan hukuman oleh Usamah ibn Zayd kepada Rasulullah SAW.
Nabi menolak intervensi itu dan menegaskan bahwa hukum Allah
tidak dapat dinegosiasikan. Peristiwa ini mengilustrasikan bahwa
penerapan hukum potong tangan bertujuan menegakkan keadilan dan
efek jera (nakalan min Allah), bukan sebagai bentuk kekerasan, serta
menunjukkan universalitas hukum Islam yang tidak mengenal
nepotisme. Ibn Kathir menyebut bahwa turunnya ayat ini merupakan
koreksi terhadap kebiasaan jahiliah yang menolak menghukum
pencuri dari kalangan bangsawan, sebagaimana ditegaskan pula
dalam hadis yang diriwayatkan dari ‘A’ishah bahwa “seandainya
Fatimah binti Muhammad mencuri, niscaya aku potong tangannya.24

Riwayat keempat dikemukakan oleh al-Qurtubi dan al-Wahidj,
yang mengaitkan ayat ini dengan penegasan sistem hukum Islam
yang berbeda dari hukum Yahudi dan Nasrani pada masa itu.
Menurut mereka, masyarakat Madinah yang berinteraksi dengan
komunitas Ahl al-Kitab membutuhkan pedoman hukum yang
konsisten, sehingga turunnya QS. al-Ma’idah [5]:38 memperjelas
1identitas hukum Islam yang berkeadilan dan menolak manipulasi
hukum berdasarkan status. Dengan demikian, keseluruhan riwayat
in1 menunjukkan bahwa ayat tersebut bukan sekadar ketetapan
legalistik, tetapi juga pernyataan etis tentang supremasi hukum dan

perlindungan hak milik dalam masyarakat Islam awal.25

c. Analisis Linguistik dan Hukum pada Masa Nabi

24 Tsma 1l ibn Kathir, Tafsir Al-Qur’'an Al-°Azim, juz 3 (Riyadh: Dar Tayyibah, 1999).
h. 129-131
25 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ Li-Ahkam Al-Qur’an. h. 183

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

92
Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

Dalam Jami " al-Bayan, al-Tabarl menjelaskan bahwa struktur

s 2o oog 2.0

kalimat "lLegl | ;&E-eb (maka potonglah tangan keduanya) adalah

bentuk fi'l amr (kata kerja perintah) yang menunjukkan ilzam
(kewajiban mutlak) karena disertai huruf fa’ sababiyyah sebagai
konsekuensi dari perbuatan pencurian (as-sariq as-sarigah). Bentuk
jamak pada faqta i (kata kerja orang kedua jamak) memberi nuansa
bahwa pelaksanaan hukum ini bersifat institusional, bukan tindakan

individu, dan dilakukan oleh otoritas yang sah (walf al-amr). Adapun

s R og

kata "LgXl" (tangan keduanya) dalam bentuk jamak mudhaf ilaih

menunjukkan dua subjek hukum laki-laki dan perempuan yang
keduanya sejajar di hadapan hukum tanpa pembedaan sosial. Al-
Tabarl menafsirkan potong tangan sebagai bentuk iqamat al-hadd
(penegakan hukum), bukan sekadar mutilasi, karena maknanya
terikat pada magsad al-‘adl (tujuan keadilan) sebagaimana

ditegaskan oleh konteks ayat.26

Al-Baghawi menyoroti struktur kalimat ™ fdﬁb sebagai

bentuk jawab li-syarth taqdirt jawaban terhadap syarat tersirat) yang
berarti “jika mereka mencuri, maka potonglah tangan mereka.” Hal ini
menunjukkan korelasi logis antara kejahatan dan sanksi, bukan
sekadar perintah absolut tanpa pertimbangan sebab.2” Dalam

Madarik al-Tanzil, al-Nasafi menambahkan bahwa penggunaan

PP -V

bentuk dual pada "Lgt!" menandai persamaan hukum antara laki-

laki dan perempuan, yang di masa jahiliyyah justru dibedakan
berdasarkan status sosial. Dengan demikian, konstruksi linguistik

ayat ini berfungsi memperkuat ‘adalah Ilughawiyyah (keadilan

26 Al-Tabari, Jami‘ Al-Bayan ‘an Ta wil Ay Al-Qur’an. h. 452-453
27 Al-Baghawi, Ma ‘alim Al-Tanzil Fi Tafsir Al-Qur’'an. h. 68

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



93
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

linguistik) melalui gramatika yang menegaskan kesetaraan. Frasa

ALY Ji US" menurut al-Nasafi adalah maf il li-ajlih (keterangan

-

tujuan), yang menjelaskan fungsi hukuman ini sebagai sarana tadbir

(pencegahan), bukan tujuan akhir.28

s A ooy A0 -

Ibn Kathir menafsirkan frasa "Lugdl 1,2k36" dengan

menekankan aspek ‘umiam al-lafz (keumuman teks) yang mencakup
semua pelaku tanpa melihat nasab atau kehormatan sosial. Dalam
konteks kisah wanita Bani Makhzum, bentuk fi‘il amr di sini tidak

hanya bersifat normatif tetapi juga simbolik, menegaskan keadilan

[

syariat di atas struktur sosial Quraisy. Kata "4l u" U ditafsirkan

oleh Ibn Kathir sebagai tadbir wa ‘ibrahyakni efek moral dan sosial
untuk menghalangi pencurian di masa mendatang, bukan sekadar
pembalasan fisik. Secara linguistik, bentuk nakalan berasal dari akar
nakala—yankulu yang berarti “menahan atau menghalangi,”
menunjukkan orientasi preventif dari hukum hudiad. Dengan
demikian, struktur ini menegaskan fungsi sosial-etik hukum, bukan
semata aspek punitif.29

Dalam al-Jami® li-Ahkam al-Qur 'an, al-Qurtubl menafsirkan

" jal:_e\.e sebagai perintah yang mengandung tadib wa ta'zir
(pendidikan moral) selain hukuman. Ia menekankan bahwa bentuk
jamak dalam perintah ini menunjukkan kolektivitas tanggung jawab
masyarakat Muslim dalam menegakkan keadilan, berlawanan dengan

kebiasaan Ahl al-Kitab yang menyelewengkan hukum bagi kalangan

elit. Mengenai A ;,w UG, al-Qurtubl menafsirkan bahwa kata

nakdlan secara semantik menunjukkan “perkara yang menimbulkan

28 ‘Abd Allah ibn Ahmad Al-Nasafl, Madarik Al-Tanzil Wa Haqa'iq Al-Ta wil, juz 2
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998). h. 316-317
29 Kathir, Tafsir Al-Qur'an Al-'Azim. h. 130-131

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

94
Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni
rasa takut agar tidak diulangi,” yaitu fungsi zajr wa ‘ibrah. Dengan
demikian, redaksi ini menegaskan aspek tazkiyah Ilughawiyyah
(penyucian moral melalui bahasa hukum), yang menunjukkan bahwa
teks Qur'ani menggunakan ekspresi linguistik bukan hanya untuk
perintah legal, tetapi juga pembentukan kesadaran etis kolektif.30

QS. al-Ma’idah [5]:38 merupakan ketentuan hukum (ayat al-
ahkdm) yang secara eksplisit menyebut sanksi potong tangan bagi
pencuri laki-laki maupun perempuan. Dalam sejarah penerapannya
pada masa Nabi SAW, hukum ini tidak hanya diberlakukan kepada
Fatimah bint al-Aswad al-Makhzumiyyah—yang dikenal sebagai
kasus paling populer—tetapi juga terhadap beberapa pelaku lain yang
terbukti secara hukum melakukan pencurian bernilai tinggi. Ibn Hajar
al-‘Asqalani menyebutkan dalam Fath al-Bart bahwa selain kasus
Fatimah, terdapat riwayat sahih mengenai penerapan hadd al-sarigah
terhadap seorang laki-laki dari kabilah Tay’ (atau disebut Tha'iq) dan
seorang budak bernama Mi raz.3! Hal ini menunjukkan bahwa hukum
potong tangan benar-benar dijalankan pada masa Nabi SAW, namun
secara selektif dan dengan kriteria yang sangat ketat.

Salah satu kasus selain Fatimah adalah kisah seorang laki-laki
dari kabilah Tay yang mencuri rida’ (selendang perang). Hadis yang
diriwayatkan Abu Hurayrah ra. menjelaskan bahwa lelaki tersebut
mengakui perbuatannya, dan Rasulullah SAW memerintahkan untuk

memotong tangannya setelah terbukti bersalah. Setelah hukuman

dilaksanakan, Nabi SAW memanggil pelaku dan bersabda, a]) 6{1 ;5”

(“Bertobatlah kepada Allah”), kemudian berdoa, “ale J F'G‘U‘” (“Ya

Allah, terimalah tobatnya”). Riwayat ini menunjukkan bahwa

30 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ Li-Ahkam Al-Qur'an. h. 183-184
31 Tbn Hajar Al-‘Asqalani, Fath Al-Bart Bi-Sharh Sahth Al-Bukharit, juz 12 (Beirut:
Dar al-Ma‘rifah, 1379). h. 87

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



95
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

meskipun hukum ditegakkan secara tegas, Nabi SAW menekankan
aspek moral dan spiritual pasca-hukuman, yakni kesempatan untuk
bertobat dan dipulihkan kembali secara sosial. Dengan demikian,
fungsi hukum dalam konteks Nabi bukan hanya represif, tetapi juga
edukatif dan rehabilitatif.

Kasus lain yang terkenal adalah riwayat tentang seorang
budak bernama Mi‘raz yang mencuri selimut milik Safwan ibn
Umayyah. Dalam riwayat Sunan Abi Dawid disebutkan bahwa
setelah pelaku ditangkap, Nabi SAW memerintahkan agar tangannya

dipotong.32 Ketika Safwan kemudian memaafkan pelaku dan berharap

hukuman dibatalkan, Rasulullah SAW menjawab: “ Lgub of JB 08 g

2

f4” (“Mengapa engkau tidak melakukannya sebelum engkau

membawanya kepadaku?”).33 Jawaban ini menegaskan prinsip dasar
hukum Islam bahwa setelah perkara masuk ke otoritas pengadilan,
pelaksanaannya menjadi hak Allah (hagq Allah), bukan lagi urusan
pribadi. Selain itu, Nabi SAW juga menolak memotong tangan dalam

kasus-kasus pencurian kecil atau yang dilakukan karena kebutuhan

mendesak, sebagaimana sabdanya: “aslad S my @Y b Y (“Tidak

ada potong tangan kecuali untuk pencurian yang mencapai
seperempat dinar atau lebih”).3¢ Hal ini menunjukkan bahwa
Rasulullah SAW menerapkan hukum dengan kehati-hatian,
memperhatikan konteks sosial dan nilai barang yang dicuri.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa penerapan
hukum potong tangan pada masa Nabi SAW bersifat sangat terbatas,

selektif, dan penuh pertimbangan moral. Nabi tidak serta-merta

32 Abu Dawud Al-Sijistani, Sunan Abt Dawud, Kitab Al-Hudid, no. 4373 (Beirut: Dar
al-Risalah al-‘Alamiyyah, 2009). h. 182-183

33 Al-Nawawi, Sharh Sahth Muslim, juz 11 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, n.d.). h. 202

3¢ Muhammad ibn Isma ‘1l Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, Kitab Al-Hudud, no. 6789
(Beirut: Dar Tawq al-Najah, 1422). 8:19

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, "
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni
menerapkan sanksi secara mekanistik, tetapi mempertimbangkan
unsur niat, nilai barang yang dicuri, serta situasi sosial-ekonomi
pelaku. Pendekatan seperti ini menunjukkan bahwa hukum dalam
Islam tidak dilepaskan dari tujuan moral dan sosialnya, yakni
menciptakan tatanan masyarakat yang adil dan aman. Dalam banyak
riwayat, Rasulullah SAW menunda atau bahkan menggugurkan
penerapan hadd al-sariqah ketika faktor kemiskinan atau kelaparan
menjadi penyebab utama tindak pencurian, sebagaimana ditegaskan
oleh al-Qurtubi bahwa maqgsad dari ayat ini bukanlah sekadar
eksekusi fisik, tetapi zajr wa ‘ibrah (peringatan moral dan pendidikan
sosial).35
Dalam kerangka tafsir kontemporer, Abdullah Saeed
menekankan bahwa QS. al-Ma’idah [5]:38 harus dipahami melalui
paradigma kontekstual yang berorientasi pada nilai dan tujuan
(maqasid al-shari‘ah), bukan semata pada literalitas teks.36 Menurut
Saeed, ayat ini mengandung intentional moral dimension berupa
perlindungan terhadap hak milik (hifz al-mal), pemeliharaan keadilan
sosial, dan pembentukan kesadaran kolektif terhadap integritas
sosial.3” Hukuman potong tangan, dalam pandangan ini, hanyalah
sarana (wasa’il) yang bersifat implementatif, sedangkan tujuan
utamanya adalah menegakkan prinsip keadilan dan ketertiban
masyarakat (‘adl wa nizam al-mujtama’). Oleh karena itu, dalam
konteks modern di mana sistem sosial, ekonomi, dan hukum telah
berubah secara signifikan, implementasi hukum ini menuntut
reinterpretasi berbasis maqasid agar tetap merepresentasikan nilai

keadilan ilahiah yang menjadi esensi wahyu.

35 Al-Qurtubi, Al-Jami‘ Li-Ahkam Al-Qur’an. 183

36 Saeed, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach.
h. 118-120

37 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 150-153

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



97
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

Pendekatan Saeed ini sejalan dengan pandangan sejumlah
pemikir neo-ijtihadis seperti Fazlur Rahman dan Jasser Auda yang
menekankan perlunya pembacaan dinamis terhadap ayat-ayat
hukum. Mereka melihat bahwa teks hukum Al-Qur’an sering kali lahir
dalam konteks sosial tertentu, sehingga penerapannya di era
kontemporer memerlukan ethical recontextualization.?® Dengan
demikian, pemaknaan terhadap QS. al-Ma’idah [5]:38 tidak berhenti
pada aspek normatif-legalistik, melainkan bergerak menuju
pemahaman yang lebih komprehensif yang menempatkan nilai
keadilan, kemaslahatan, dan perlindungan hak sosial sebagai tujuan
utamanya. Dalam kerangka ini, penerapan hukum potong tangan
tidak lagi dipahami sebagai instrumen kekerasan, melainkan simbol
tanggung jawab sosial dan moral dalam menjaga integritas
masyarakat Muslim.

d. Identifikasi Nilai Moral dan Sosial Masa Kini

Hukuman potong tangan sebagaimana termaktub dalam QS. al-
Ma'idah [5]: 38 merupakan salah satu ayat hukum yang sering
menimbulkan perdebatan antara pendekatan tekstual dan
kontekstual. Abdullah Saeed memandang bahwa untuk memahami
ayat semacam ini secara tepat, perlu digunakan pendekatan tafsir
kontekstual, yaitu cara membaca al-Qur'an dengan memperhatikan
konteks sejarah, sosial, dan moral di mana teks itu diwahyukan, serta
menghubungkannya dengan konteks kehidupan modern yang terus
berubah. Pendekatan ini berangkat dari pandangan bahwa al-Qur’an
bukanlah teks yang turun di ruang hampa, melainkan berinteraksi
dengan realitas sosial masyarakat Arab abad ke-7. Dengan demikian,
setiap ayat, terutama yang bersifat legal, memiliki dua lapisan makna:

pertama, makna kontekstual-historis yang relevan dengan

38 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition
(Chicago: University of Chicago Press, 1988). h. 37-38, baca juga Jasser Auda, Magqasid Al-
Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: IIIT, 2008). h. 49-53

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif, "
Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni
masyarakat awal Islam, dan kedua, makna moral-universal yang
dapat diaktualisasikan lintas zaman.39

Pada masa Nabi Muhammad SAW, pelaksanaan hukuman
potong tangan merupakan bentuk keadilan yang relevan dengan
struktur sosial masyarakat ketika itu. Dalam konteks Jazirah Arab
abad ke-7, sistem pemerintahan belum mengenal lembaga hukum
formal atau penjara yang terorganisir. Keamanan masyarakat
bergantung pada solidaritas suku dan kontrol sosial yang bersifat
kolektif. Pencurian, dalam kondisi seperti itu, bukan hanya
pelanggaran individu tetapi ancaman terhadap stabilitas sosial secara
keseluruhan.40 Maka, hukuman potong tangan berfungsi bukan
semata-mata sebagai sanksi fisik, melainkan juga simbol keadilan
sosial dan pencegah kejahatan publik. Saeed menyatakan bahwa
amputation penalty “was not simply punitive but a social deterrent
appropriate to its time,” yakni hukuman itu bersifat preventif dan
disesuaikan dengan kebutuhan masyarakat pada masa tersebut.4!
Oleh karena itu, dalam konteks masa Nabi, hukuman potong tangan
dapat dinilai lebih baik dan efektif karena menegaskan prinsip
kesetaraan hukum tanpa memandang status sosial serta menjaga
keamanan publik di masyarakat sederhana yang belum memiliki
sistem hukum terpusat.

Namun demikian, dalam konteks masyarakat modern yang
kompleks dan terinstitusi, Abdullah Saeed menekankan bahwa
keadilan substantif tidak selalu identik dengan penerapan literal teks
hukum. Ia menegaskan bahwa makna normatif dari ayat-ayat hukum

dalam al-Qur’an tidak dapat dilepaskan dari konteks sosial dan tujuan

39 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 23-26
40 Berlian Puji Pangastuti, “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study of

QS. Al-Ma’idah 5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases,” Jurnal Studi Ilmu-Iimu
Al-Qur’an Dan Hadis 24, no. 1 (2023): 161-80, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4047.

41 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 118

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



99

Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum

Potong Tangan di Era Kontemporer

moralnya.42 Dalam masyarakat kontemporer, telah tersedia berbagai
bentuk lembaga hukum seperti pengadilan, sistem penjara, denda, dan
mekanisme rehabilitasi yang berfungsi menegakkan keadilan tanpa
harus menghilangkan anggota tubuh pelaku. Menurut Saeed, nilai
moral universal dari ayat QS. al-Ma'idah [5]: 38 adalah perlindungan
terhadap harta, keadilan, dan keseimbangan sosial, bukan semata-
mata bentuk fisik dari hukuman.43 Dengan demikian, penerapan
hukuman penjara atau bentuk sanksi sosial lainnya dapat dianggap
sebagai ekspresi baru dari prinsip keadilan yang diusung ayat
tersebut, selama tujuan moralnya tetap tercapai.

Lebih jauh, dalam kerangka tafsir kontekstualnya, Saeed
memperkenalkan konsep hierarki nilai (hierarchy of values) dalam al-
Qur’an. Ia membedakan antara nilai universal (seperti keadilan, kasih
sayang, dan kemaslahatan) dan nilai partikular (seperti bentuk
spesifik hukum dalam konteks sejarah tertentu). QS. al-Ma'idah [5]:
38, dalam pandangan Saeed, termasuk kategori nilai partikular yang
diturunkan untuk menjawab kebutuhan hukum masyarakat Arab
abad ke-7. Akan tetapi, nilai universal yang melandasinya—yakni
keadilan, keamanan sosial, dan perlindungan hak milik—Dbersifat
abadi dan menjadi ruh dari ayat tersebut. Maka, dalam konteks
masyarakat modern, jika tujuan keadilan dan keamanan dapat
dicapal melalui sistem penjara yang lebih manusiawi dan memberikan
kesempatan rehabilitasi, maka sistem itu lebih sesuai dengan
semangat moral dan maqasid al-syari‘ah daripada penerapan literal
potong tangan.44

Dalam perspektif ini, pendekatan kontekstual tidak bermaksud

menolak otoritas teks, melainkan menegaskan bahwa teks harus

h. 101

42 Saeed, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach.

43 Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-Maidah

Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd.” 73

44 Saeed, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach.

h. 110-115

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

100
Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

dibaca dengan kesadaran historis dan moral. Abdullah Saeed menilai
bahwa  penerapan literal terhadap teks hukum tanpa
mempertimbangkan konteks justru dapat menyalahi nilai dasar al-
Qur’an itu sendiri. Ia menulis, “While the verse’s moral imperative—the
protection of property and justice—remains, its literal application may
no longer serve that purpose effectively.” Dengan kata lain, yang harus
dijaga adalah semangat moral dan maqasid di balik hukum, bukan
bentuk formalnya.45 Oleh karena itu, dalam konteks modern,
hukuman penjara atau sistem rehabilitasi sosial dapat dianggap lebih
baik dibanding hukuman potong tangan, karena mampu menegakkan
keadilan tanpa mengabaikan nilai kemanusiaan yang dijunjung tinggi
oleh al-Qur’an.46

Dengan demikian, tafsir kontekstual Abdullah Saeed membawa
implikasi metodologis yang penting bagi penafsiran ayat-ayat hukum.
Pendekatan in1 menunjukkan bahwa teks suci tidak dapat dilepaskan
dari konteks historis pewahyuannya dan harus selalu ditafsirkan
ulang agar nilai-nilai universalnya tetap hidup dan relevan. Dalam hal
QS. al-Ma’'idah [5]: 38, hukuman potong tangan memang memiliki
keadilan dan efektivitas tersendiri pada masa Nabi, tetapi dalam
masyarakat modern yang telah memiliki sistem hukum formal dan
kesadaran hak asasi manusia, hukuman penjara lebih sejalan dengan
magqasid al-syari‘ah serta nilai rahmah dan keadilan sosial.4” Oleh
sebab itu, dalam pandangan tafsir kontekstual, perbedaan bentuk

sanksi bukanlah bentuk penyimpangan dari teks, melainkan bentuk

h. 102

45 Saeed, Reading the Qur'an in the Twenty-First Century: A Contextualist Approach.

46 Annisa Nuril Hakim and Munawir, “Hukum Potong Tangan Dalam Qs. Al-Maidah

Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr Hamid Abu Zayd.” 80

47 Saeed, Interpreting the Qur'an: Towards a Contemporary Approach. h. 120

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



101
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

aktualisasi nilai-nilai al-Qur'an yang dinamis sesuai dengan
perkembangan masyarakat dan zaman.48
D. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerapan metode tafsir kontekstual
Abdullah Saeed terhadap QS. Al-Maidah [5]:38 menawarkan perspektif baru
dalam memahami ayat-ayat hukum Al-Qur'an di era kontemporer. Melalui
pendekatan hermeneutika yang menempatkan Al-Qur'an sebagai teks hidup
(living text), Saeed berhasil menjembatani kesenjangan antara pemahaman
literal-klasik dengan kebutuhan interpretasi yang responsif terhadap
kompleksitas masyarakat modern.

Analisis terhadap QS. Al-Maidah [5]:38 melalui model empat lapisan
makna mengungkapkan bahwa hukuman potong tangan bukanlah tujuan
substansial syariat, melainkan sarana implementatif untuk mewujudkan
nilai-nilai universal Islam seperti keadilan, perlindungan hak milik, dan
pencegahan kejahatan. Konteks historis pewahyuan menunjukkan bahwa
hukuman tersebut efektif dalam struktur sosial Arab abad ke-7 yang belum
memiliki sistem hukum formal, namun dalam masyarakat kontemporer yang
telah memiliki institusi hukum modern, mekanisme alternatif dapat
dipertimbangkan selama maqasid al-shari'ah tetap terpenuhi. Pendekatan
kontekstual Saeed tidak meniadakan otoritas teks Al-Qur'an, melainkan
menghadirkan metode penafsiran yang lebih dinamis dan humanis.
Reinterpretasi ini membuka ruang bagi pengembangan sistem sanksi
alternatif seperti restitusi, rehabilitasi sosial, dan program pencegahan
struktural yang lebih selaras dengan prinsip keadilan dan kemanusiaan
universal. Dengan demikian, tafsir kontekstual membuktikan bahwa Islam
memiliki fleksibilitas metodologis untuk menjawab tantangan zaman tanpa
mengabaikan nilai-nilai fundamental yang terkandung dalam Al-Qur'an

sebagail pedoman hidup umat Muslim..

48 Pangastuti, “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study of QS. Al-Ma’idah
5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases.”

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

102
Muhammad Fadhil Wathani, Alyatal Husn Munsarif,

Muhammad Noval Ifkar, Mohamad Arja Imroni

Daftar Pustaka

Al-Baghawi, al-Husayn ibn Mas ud. Ma 'alim Al-Tanzil Ft Tafsir Al-Qur an.
Juz 3. Riyadh: Dar Tayyibah, 1989.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il. Sahth Al-Bukhart, Kitab Al-Huddd. No.
6789. Beirut: Dar Tawq al-Najah, 1422.

Al-Nasafi, ‘Abd Allah ibn Ahmad. Madarik Al-Tanzil Wa Haqda'iq Al-Ta wil.
Juz 2. Beirut: Dar al-Kutub al- 'Ilmiyyah, 1998.

Al-Nawaw1. Sharh Sahth Muslim. Juz 11. Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, n.d.

Al-Qurtubi, Abu ‘Abd Allah. Al-Jami® Li-Ahkam Al-Qur’an. Juz 6. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Arabiyyah, 1967.

Al-Sijistani, Abu Dawud. Sunan Abi Dawid, Kitab Al-Hudiud. No. 4373.
Beirut: Dar al-Risalah al-‘Alamiyyah, 2009.

Al-Tabari, Abu Ja‘far. Jami‘ Al-Bayan ‘an Ta wil Ay Al-Qur an. Juz 8. Beirut:
Dar al-Kutub al- Ilmiyyah, 1992.

Al-"Asqalani, Ibn Hajar. Fath Al-Barit Bi-Sharh Sahth Al-Bukhari. Juz 12.
Beirut: Dar al-Ma ‘rifah, 1379.

Annisa Nuril Hakim, Gayuh, and Munawir. “Hukum Potong Tangan Dalam
Qs. Al-Maidah Ayat 38: Studi Penafsiran Perspektif Hermeneutika Nasr
Hamid Abu Zayd.” Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 6, no. 2
(2023): 190-207.

Berry, Donald Lee. The Thought of Fazlur Rahman as an Islamic Response to
Modernity. The Southern Baptist Theological Seminary, 1990.

Firdaus, Muhamad Yoga, and Khader Ahmad. “Telaah Atas Hermeneutika
Kontekstual Abdullah Saeed.” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan
Tafsir 3, no. 1 (2024): 31-40. https://doi.org/10.15575/mjiat.v311.34045.

Haq, Islamul. “Clarifying Misconceptions Understanding Hand-Cutting
Punishments in the Al-Sarigah Crime Context” 26, no. 1 (2024).
https://doi.org/10.22373/jms.v2611.22206.

Jasser Auda. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems
Approach. London: IIIT, 2008.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



103
Kontekstualisasi Moral Abdullah Saeed dalam QS. Al-Maidah [5]: 38: Relevansi Hukum
Potong Tangan di Era Kontemporer

Kamali, Mohammad Hashim. “Sharr’ah Law: An Introduction (Google
EBook),” 2008, 342.

Kathir, Isma ‘1l ibn. Tafsir Al-Qur 'an Al-‘Azim. Juz 3. Riyadh: Dar Tayyibah,
1999.

Muhammad Arafat, and Asmuni. “Implementation of Maqgashid Al-Syariah
in Islamic Criminal Law in Muslim Countries: A Comparative Study in
Saudi Arabia, Iran, Malaysia, and Indonesia.” Al-Sulthaniyah 14, no. 1
(2025): 45-68. https://doi.org/10.37567/al-sulthaniyah.v1411.3577.

Pangastuti, Berlian Puji. “Contextualizing Justice in Times of Crisis: A Study
of QS. Al-Ma’idah 5:38 and Its Application in Criminal Theft Cases.”
Jurnal Studi llmu-Ilmu Al-Qur'an Dan Hadis 24, no. 1 (2023): 161-80.
https://doi.org/10.14421/qh.v2411.4047.

Rahmad Setyawan, Muslih. “Implementasi Konsep Qath’i Dan Dzanni Dalam
Jarimah Pencurian: Relevansi Hukuman Potong Tangan Di Era
Modern.” Abdurrauf Law and Sharia 1, no. 2 (2024): 164-90.
https://doi.org/10.70742/arlash.v112.82.

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual
Tradition. Chicago: University of Chicago Press, 1988.

RI, Kementrian Agama. Al-Qur'an Dan Terjemahannya, 2019.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Quran: Towards a Contemporary
Approach. Taylor & Francis, 2005.

. Islamic Thought: An Introduction. Routledge, 2006.

——— Reading the Quran in the Twenty-First Century: A Contextualist
Approach. Taylor & Francis, 2014.
——— The Quran: An Introduction. Routledge, 2008.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.87

