Tafasir

Volume 3 Number 2 December 2025
DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

Religious Moderation in the Quran: A Maqashid al-Quran
Approach from the Perspective of Ibn 'Ashur

Alvin Rohmatul Maulana
Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang

Farhan Masrury
Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang

Dian Erwanto
Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang

Abstract

Religion certainly influences all aspects of life, as this is based on an understanding
of the rules within the religion. Moderation is one of the alternatives to addressing
conflicts in religion, whether in the theological, ritual, or individual or social moral
dimensions. This research falls into the category of library research, using the method
of tahlili interpretation and the contextual approach of Ibn Ashur's maqasid al-
Qur'an analysis. In this study, the discussion focuses on the interpretation of @S al-
Baqarah 143 using the Magqgasid al-Quran approach by Ibn Ashur, resulting in
Tawasut in Religion, Tawasut in Belief, Tawasut in Sharia, and Tawasut in Social
Ethics. And the results of the relevance of the verse's context in life.

Keywords: Religious Moderation; Maqgasid al-Qur'an, Tafsir; Ibn Ashur

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan

Maqashid al-Quran Prespektif Ibnu ‘Asyur

Abstrak

Agama pasti mempengaruhi semua aspek kehidupan, hal ini didasari oleh
pemahaman dalam aturan-aturan pada agama, moderat adalah salat satu
alternatif menanggulani konflik dalam agama baik dalam dimensi teologis, ritual,
dan moral individual atau sosial. Penelitilan ini tergolong kedalam jenis penelitian
kepustakaan (Library Research) dengan menggunakan metode tafsir tahlili dan
analisis pendekatan maqasid al-Quran Ibnu Asyur yang bersifat kontekstual.
Dalam penelitian ini pembahasan difokuskan kajian tafsir @S al-Baqarah 143
dengan pendekatan Maqasid al-Quran Ibnu Asyur menghasilkan Tawasut dalam
Agama, Tawasut dalam Akidah, Tawasut dalam Syariah, Tawasut dalam Aklak
Sosial. Dan hasil relevansi konteks ayat dalam kehidupan.

Kata kunci: Moderasi Beragama; Magasid al-Qur'an, Tafsir; Ibnu Asyur

137


https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

138

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

Author correspondence
Email: alvinrohmatul024@gmail.com, farhanmasrury@iaibafa.ac.id, dianerwanto@iaibafa.ac.id
Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir

A. Latar Belakang

Diskursus tentang moderasi masih sangat menarik untuk dibahas.
Apalagi jika dilihat dari kaca mata islam. Berbeda pandangan dalam
menyikapi agama menjadi fenomena yang lazim terjadi, ada sebagaian
kelompok yang fanatic berlebihan dalam mengamalkan agamanya,
sebaliknya malah yang menganggap remeh dan terkesan menggampang-
gampangkan. Sikap berlebihan dalam beragama memunculkan kembali
pemikiran lama golongan Khawarij, dan sikap menggampang-gampangkan
dalam beragama dengan mereduksi simbol-simbol dan mengikis pondasi
akidah dengan alasan menjaga persatuan umat.! Hal tersebut berdampak
pada praktik keagamaan yang bersebrangan dengan maksud dan tujuan
adanya persyariatan. Berlebih-lebihan dalam beragama dapat memicu sikap
intoleran sedangkan menganggap gampang dalam beragama dapat
menjadikan jauh dari nilai-nilai agama dan melenceng dari tujuan syariat
agama secara radikal. Moderat artinya bersikap tengah-tengah. Tidak
berlebih-lebihan dalam posisi tertentu, ia berada pada titik sikap yang tegak
lurus dengan kebenaran. Jika memahami pengertian di atas, maka moderat
identik dengan al-wasath, yaitu seimbang tidak terlalu kanan (ifrath) dan
tidak terlalu kiri (tafrith). Di dalamnya terkandung makna keadilan,
keadilan, kebaikan, keamanan, dan kekuatan. Kedermawanan merupakan
tengah-tengah sikap boros dan kikir, sedangkan kesucian merupakan
tengah-tengah antara kemungkaran karena hawa nafsu yang menggebu-
gebu dan ketidakmampuan. Dari situlah kata wasatan berkembang

maknanya menjadi tengah-tengah.?2

1 Tajudidin Samson Rahman, Nilai-Nilai Moderasi Dalam Akidah, Syariat, Dan
Akhlag (Jakarta Timur: Pustaka al-Kautsar, 2020). 4-5

2 Safria Andy Arifinsyah, “The Urgency of Religious Moderation in Preventing
Radicalism in Indonesia,” Essensia 12, no. 1 (n.d.): 2020.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244


mailto:alvinrohmatul024@gmail.com
mailto:farhanmasrury@iaibafa.ac.id
mailto:dianerwanto@iaibafa.ac.id
https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir

139
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

Tapi dengan adanya perbedaan pandangan ini kemudian menjadi pemicu
terbentuknya berbagai macam aliran yang berpotensi memunculkan sikap
intoleran dan mengarah pada pertikaian di dalamnya. Bedasarkan fakta
empiris bahwa islam tepecah belah dalam berbagai sekte, paham dan aliran
yang masing-masing diantaranya saling menghantam sebagaimana yang
terjadi di Timur Tengah riuh dengan perang saudara.? Munculnya konflik
yang mengatas namakan keagmaan tidak semata-mata dilatar belakangi
oleh keyakinan yang dianut oleh masyarakat saja. Akan tetapi ada factor lain
yang ikut memicu munculnya konflik tersebut yang salah satunya adanya
intervensi politik identitas serta kepentingan tertentu lainnya yang
menyeret agama sehingga kepentingan tersebut diatas namakan sebagai
kepentingan agama,* Meskipun konflik yang berujung pada peperangan
banyak yang menganggap sebagai kepentingan politik, tapi justru politik
merupakan akar masalah dari adanya perbedaan. Sejarah mencatat bahwa
masalah yang yang timbul dalam islam pertama-tama adalah bidang politik
yvang kemudian segara meningkat menjadi persoalan teologi,® yang
kemudian dianggap sebagai titik utama munculnya adanya perbedaan sikap
dalam memahami agama.

Dalam Sejarah islam, awal terjadinya skisme adalah ketika terbunuhnya
khalifah utsman bin affan pada hari jumat 18 Dzul Hijjah tahun ke-35 H/656
M setelah rumahnya dikepung oleh lima ratus pemduduk mesiryang
dipimpin oleh ‘Udais selama empat puluh tujuh hari.¢ Sepeninggal Utsman
bin Affan, tonggak kepemimpinan islam dipegang oleh Ali bin Abi Thalib
sebagai khalifah ke-empat. Setelah ali menjabat sebagai khalifah, Sebagian

3 Fauziah Nurdin, “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist,” JURNAL
ILMIAH AL MU ASHIRAH: Media Kajian Al-Qur'an Dan Al-Hadits Multi Perspektif 18, no.
1 (2021): 59-70.

4 Imas Kurniasih, Rifqi Rohmatulloh, and Ibnu Imam Al Ayyubi, “Urgensi Toleransi
Beragama Di Indonesia,” Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 3, no. 1 (August 1,
2023): 185-93, https://doi.org/10.51190/jazirah.v3i1.62.

5 Haris Nasution, Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan
(Jakarta: UI-Press, 1986). 3

6 Khoirul Huda, “Fenomena Pergeseran Konflik Pemikiran Islam dari Tradisionalis
vs Modernis ke Fundamentalis vs Liberalis,” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 3, no. 2
(January 22, 2014): 20, https://doi.org/10.15642/islamica.2009.3.2.20-42.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

140

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

kelompok merasa bahwa Ali tidak mampu menuntutaskan pengusutan
dalang dibalik pembunhan Utsman bin Affan, yang kemudian melakukan
pemberontakan. Menurut muawiyah kekiliruan yang dilakukan oleh Ali
adalah tidak adanya Upaya mengusut mencari tahu dan menghukum para
pelaku pembunuhan Utsman.” Sehingga pemberontakan ini dimulai dari isu
kematian Utsman bin Affan.

Seringkali sikap intoleran yang mengarah pada tindakan radikal yang
mengatas namakan agama dipahami sebagai salah satu bentuk dari ajaran
agama itu sendiri sehingga menjadi kesalah pahaman dalam memandang
suatu agama tanpa mempelajari nilai-nilai ajarannya. Padahal ketegangan
dan konlik yang seringkali muncul dan tidak dapat dihndari tidak hanya
karena factor agama saja, akan tetapi juga dipicu oleh berbagai factor, baik
social, kultural, ekonomi, politik maupaun teologi.8 Dampaknya, banyak
orang dengan alirannya yang kemudian dengan mudah menghukumi status
benar atau salah pada keimanan orang lain dan juga amaliah yang tidak
selaras denga apa yang mereka yakini. Kurangnya pemahaman atas
moderasi beragama juga berdampak pada prilaku yang tidak moderat.
Seringkali moderasi beragama disalah artikan bahwa agamalah yang perlu
dimoderasi. Hal tersebut juga ditekankan oleh Prof. Adlin Sila bahwa setiap
lapisan warga masyarakat dari suku, ras etnis, budaya, agama dan pilihan
politiknya harus saling belajar melatih kemampuan dalam mengelola dan
mengatasi perbedaan diantara mereka.® Beliau memberikan pemahaman
mengenail perbedaan moderasi beragama dengan moderasi agama. Agama

tidak perlu dimoderasi karena agama itu sendiri telah mengajarkan prinsip

7 Junaidin, “Pemerintahan Ali Bin Abi Thalib Dan Permulaan Konflik Umat Islam:
Peristiwa Tahkim,” FiTUA: Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (April 3, 2020): 33-48,
https://doi.org/10.47625/fitua.v1i1.227.

8 Ali Muhtarom, Moderasi Beragama: Konsep, Nilai Dan Strategi Pengembangannya
Di Pesantren (Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020). 5

9 Kementrian Agama RI Kantor Wilayah Kementrian Agama Provinsi Nusa
Tenggara Barat,
Moderasi Beragama Bukan Moderasi Agama, https:/ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/
moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama (Rabu, 06 November 2024, 22.09)

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244


https://ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama
https://ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama

141
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

moderasi, keadilan dan keseimbangan.1® Karna kehadiran kelompok ekstrem
ini mempertajam konflik internal agama pun antar agama. Segitu tingginya
atmosfer tension (ketegangan) antar dan intraagama dengan kehadiran
kelompok fundamentalis dan liberal agama-agama, maka diperlukan sebuah
jalan baru, yaitu jalan tengah (golden mit) yang disebut moderasi
beragama.ll

Berangkat dari problematika di atas, dapat kita lihat bahwa posisi
moderasi dalam beragama sangatlah urgen dan bagaimana mengambil peran
dalam melawan fanatisme,!? serta sikap yang menganggap sebelah mata
agama yang mana keduanya dapat berpotensi masalah tertentu diberbagai
aspek kehidupan. Maka dari itu, perlu adanya tinjauan dari al-Quran
mengenal sikap moderat seorang muslim yang diinterpretasikan dalam
kehidupuannya.

Banyak dari para peneliti mengaitkan moderasi khususnya dalam
beragama dengan Qs. Al-bagarah: 143 sebagai landasan dalil argumentasi
yang bertujuan untuk meredam gerakan radikal dan sikap intoleran. Ibnu
‘Asyur memiliki dengan teori maghasidnya, yang diaplikasikan pada karya
tafsirnya, dalam mengungkap ummatan wasathan setidaknya berorientasi
pada empat aspek yakni tawasuth dalam akhlaq, tawasuth dalam agama,

tawasuth dalam syariat dan tawasuth dalam akidah.13

B. Metodologi
Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kajian kepustakaan,

dengan metodologi tafsir tahlily (analisis) dengan pendekatan interkoneksi

10 Kementrian Agama RI Kantor Wilayah Kementrian Agama Provinsi Nusa
Tenggara Barat, Moderasi Beragama Bukan Moderasi Agama,

11 Hironimus Bandur, “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi Antar-
Budaya dalam Islam dan Katolik),” Jurnal Alternatif Wacana Ilmiah Interkultural 10, no. 2
(October 13, 2022), https://doi.org/10.60130/ja.v1012.63.

12 Twan Kurniawan, Moderasi Beragama Sebagai Pilar Melawan Fanatisme” Literasi
Moderasi Beragama Di Indonesia (Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2019). 121

13 Muh{ammad T{a>hir Ibnu ‘A<syu>r, Tafsi>r At-Tah{ri>r Wa at-Tanwi>r (Tuni>s:
Da>rr at-Tunisiyyah, 1984). Vol 2, 17-20

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

142

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

sosial dan maqasid,!4 sasaran penelitian ini adalah moderasi dalam realita
kehidupan berdasarkan kajian tafsir al-Qur’an, maka data dikumpulkan
dengan menggunakan data yang dianalisis menggunakan teks sumber
naskah tafsir tertulis yang dikaitkan dengan konteks ayat berdasarkan
pendekatan maqasid al-Qur’an.
C. Tafsir Ibnu Asyur tentang Moderasi

Isu tentang radikalisme menjadi topik pembahasan menarik dikalangan
para akademisi. Dengan menguatnya isu tersebut serta banyaknya aksi
dan/atau kegiatan yang ekstrem yang mengatasnamakan agama menjadikan
umat beragama semakin terpecah menjadi kelompok-kelompok dengan
berbagai ragam pemikiran dan pemahamnnya terhadap agama. Sehingga
perlu adanya konsep sebagai solusi atas problematika tersebut yang dalam
hal ini1 konsep tersebut adalah moderasi, yakni sikap moderat atau tengah-
tengah terlebih dalam beragama. Mengenai konsep moderasi beragama

sebenarnya telah diisyaratkan dalam Qs. Al-Bagarah: 143:

5 e S ) 08y A e g 1 S8 ) S Sis
Artinya: Dan démikian pula Kami /telah menjadikan kamu (umat Isl;zm)
“umat pertengahan” agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan
agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu .15
Pada dzohir ayat tersebut, al-Quran memberi informasi bahwa Allah swt.
menjadikan umat islam sebagai umat yang tengah-tengah. Kata kunci dari
yang bernuansakan tuntunan untuk bermoderat terletak pada redaksi al
Usl3. Thnu ‘Asyur memberikan sudut pandang penafsiran detail pada redaksi
tersebut. Penafsiran Ibnu ‘Asyur tidak lepas dari teori maqasid al-Quran
yang telah beliau jabarkan dalam mukaddimah kitabnya. Dalam
penafsiranya, Ibnu ‘Asyur menjelaskan bahwa sikap moderat
terklasifikasikan pada empat aspek yang terindikasi menjadi aspek nilai

penting dalam penerapan konsep moderasi beragama. Empat aspek nilai-

14 Salim Ashar, Dian Erwanto, Metodologi Penelitian Tafsir al-Qur'an (Yogyakarta:
Bintang Semesta Media, 2023). 35.
15 Qs. Al-Bagarah, 143.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



143
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

nilai tersebut adalah tawasut akhlak, tawasut agama, tawasut syarr’at, dan
tawasut akidah.

Pertama, tawasut dalam akhlak yakni adalah dengan berkeseimbangan
antara dua akhlak yang terlalu berat sebelah sehingga terkategori sebagai
akhlak yang buruk.'® Akhlak yang buruk jika dibiarkan tanpa adanya
pengendalian dengan menyeimbangkannya maka akan menjadi watak dan
karakter negatif. Dalam hal ini sebagai contoh seseorang yang terlalu
menghambur-hamburkan hartanya maka ia terjebak dalam karakter boros,
sedangkan terlalu menyimpan hartanya dan tidak ditasarufkan dengan baik
maka iya terjerumus dalam karakter kikir, sehingga tawasut diantara
keduanya adalah karakter dermawan. Sehingga dapat dipahami bahwa
akhlak dapat membentuk karakter pada diri seseorang. Hal ini menekankan
bahwa akhlak begitu urgen dalam aspek kehidupan karena berpengaruh
dalam membentuk karakter yang berdampak pada tatanan masyarakat.

Untuk itu, maka implementasi serta implikasi dari tawasut akhlak ini
terklasifikasi atas dua hal:

1. Individu

Akhlak individu mencakup sikap, minat, kebutuhan kemampuan dan
nilai-nilai yang mempengaruhi perilaku dan interaksi. Artinya, bahwa
karakter yang kemampuan yang ada pada dirl seseorang yang
dampaknya akan kembali pada dirinya sendiri. Selain itu juga, akhlak
individu tergantung bedasarkan nilai-nilai yang diyakini sehingga
menentukan pada gaya hidup sesorang. Dalam hal ini, al-Quran
memuat nilai-nilai yang yang secara spesifik berorientasi pada akhlak
individu yaitu pada Lugman 19.

2. Sosial

Akhlak dalam aspek kehidupan yang sosialis, adalah sikap untuk
saling menghargai, menciptakan lingkungan yang harmonis dan

toleransi serta adanya rasa kepedulian terhadap lingkungan. Rasa

16 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 18.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

144

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

kepedulian terhadap lingkungan dapat diwujudkan dengan ikut andil
dan mengambil peran dalam menciptakan hubungan yang harmonis
demi kemaslahatan umat bersama. Dalam prespektif agama,
kerukunan antar sesama merupakan perkara dunia yang bernilai baik
yang kemudian akan menjadi nilai positif untuk kehidupan akhirat.
Disisi lain munculnya konflik itu didasari oleh perbedaan pendapat
yang biasanya mengarah pada saling berbantah-bantahan, meskipun
perebedaan pendapat merupakan hal yang tidak bisa dihindari dan
menjadi watak asli manusia. Dalam hal ini, al-Quran memuat nilai-
nilal yang yang secara spesifik berorientasi pada akhlak sosial yaitu

pada al-Anfal 46.17
Kedua, tawasut dalam agama. Yang dimaksud dengan tawasut agama
adalah sikap yang seimbang dalam ajaran keagamaan. Ajaran yang dipegang
umat islam dari risalah nabi Muhammad saw, mengajarkan akan
keselarasan agama yang dibawa oleh para nabi terdahulu. Umat islam tidak
berlebihan-lebihan dalam urusan agama tidak seperti umat Yahudi dan
Nasrani. Ibnu ‘Asyur memberikan interpretasi pada ayat redaksi st} al
sebagai aspek keseimbangan dalam agama dengan mencantumkan
penjelasan Fakhruddin ar-Razi bahwa boleh memaknai U3 il sebagai
bentuk kemoderatan umat islam dalam agama dengan antara tidak berlebih-
lebihan dan tidak lalai.!® Sikap berlebih-lebihan dan lalai dalam urusan
agama dapat mengarah pada kesesatan bahkan pengingkaran terhadap
risalah yang dibawa oleh para rasul. Para rasul Allah swt. dibekali dan
dijamin akan kejujuran, kecerdasan, menyampaikan risalah, dan dapat
dipercaya sehingga dengan demikian apa-apa yang disampaikan oleh para
rasul wajib hukumnya untuk ditaati. Begitupun mengenai isi ajarannya,
bahwa risalah yang dibawa oleh para rasul terdahulu hingga nabi

Muhammad saw. memiliki satu visi dan misi yang sama yakni mengajarkan

17 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol, 10, 31.
18 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 18.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



145
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

ke-tauhidan. Sehingga seharusnya pola pikir dan keimanan seluruh umat
terdahulu hingga nabi Muhammad adalah sama tanpa menegasikan satu
diantara lainnya. Inilah yang kemudian dikehendaki sebagai bentuk
keseimbangan dalam urusan agama. Dalam hal ini, al-Quran memuat nilai-
nilai tawasut yang yang berorientasi pada agama yaitu pada al-Maidah 77.
Ketiga, tawasut dalam Syarr’at. Ibnu ‘Asyur memberikan penafsiranya
masih pada redaksi ayat yang sama bahwa pada satu sisi ayat ini merupakan
dasar argumentasi terhadap kesepakatan para ulama’ yang memiliki
kapsitas dalam menggali hukum syari’at terhadap suatu metode
penerjemahan syari’at yang yang diakui, yakni yang dalam kelestariannya
terus berlangsung secara runtut atau mutawa>tir, serta menjadi dasar
argumentasi atas pengetahuan mengenai ajaran pokok agama. Kesepakatan
para ulama’ dalam islam disebut ijma’, dalam pengertian luasnya yakni
kesepakatan para ulama’ atas penisbatan perkataan, ucapan, atau sifat yang
diambil dari nabi Muhammad saw. sebagai sesuatu yang ditetapkan sebagai
syar’at. Sehingga dengan demikian bagi orang yang mengingkari
kesepakatan ulama’ maka berpotensi kekufuran atas dirinya. Namun,
apabila pada ayat ini dikaitkan dengan perihal dijadikannya umat islam
sebagal umat yang tangah-tengah, maka ayat ini tidak serta merta dapat
dijadikan sebagai landasan dalam ijma>" ulama’ mujatahid atas
pengamatan dan ijtihad, kecuali sudah menjadi kebiasaan dikatakan bahwa
ayat ini menjadi dalil atas hal itu. Ketika Allah swt. memberikan kabar
bahwa umat islam dijadikan sebagai umat yang tengah-tengah maka yang
kita ketahui bahwa tengah-tengah itu berarti pilihan yang tepat antara dua
sisi keekstreman. Allah swt. menyempurnakan akal manusia terkhusus pada
umat islam dengan menumbuhkan pada akal dengan terbiasa dalam
berkeyakinan yang s}ahih serta menjahui angan-angan yang buruk yang
menjadikan umat terjerumus dalam kesesatan. Adapun dalam urusan
syari’at, kebiasaan dalam menerima syariat dari jalan yang telah
dirumuskan oleh para ulama, dan pengambilan ketetapan hukum dengan

melalul dedukasi dan penalaran ulama serta dengan pemahaman yang

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

146

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

umum. Meskipun pada dasarnya umat manusia diberi kesempurnaan oleh
Allah swt. berupa sempurnanya akal, akan tetapi jika dalam urusan syari’at
tetap harus menyandarkan pada pendapat ulama’ yang notabene memiliki
kapasitas dan sepesialisasi keilmuan yang dapat dijadikan pedoman
sehingga tidak terjerumus dalam kesesatan pada masalah akidah dan
kesalahan dalam urusan syari’at atau hukum. Dalam hal ini, al-Quran
memuat nilai-nilai tawasut dalam syariat yaitu pada an-Nisa 59.

Keempat, tawasut dalam akidah. Para wulama’ membedakan
permasalahan akidah dan syari’at pada disiplin keilmuan tersendiri. Jika
diamati lebih dalam antara akidah dan syari’at memiliki problematika yang
berbeda-beda karena arah pembahasan yang tidak sama. Diskursus syari’at
lebih menekankan pada aspek hukum-hukum yang berkaitan dengan
amaliah ibadah sehari-sehari serta aturan-aturan dalam bermuama>lah.
Sedangkan akidah lebih mengarah pada aspek konsep keyakinan memahami
eksistensi Tuhan sebagai entitas yang mewujudkan segala sesuatu serta
pembuat aturan-aturan yang terbingkai dalam hukum syari’at, yang
seringkali terjadi adanya perbedaan di dalamnya. Pada aspek tawasuth
syarr’at dan akidah berorientasi pada sisi keseimbangan yang sama, yakni
penetapan hukum serta mencari dalil argumentasinya dinisbatkan pada
ulama’ sedangkan pemahaman atas produk hukum yang telah ditetapkan
menjadi konsumsi bagi para umat.1® Lebih lanjut, Ibnu ‘Asyur memberikan
penjelasan bahwa kebenaran atas sesuatu itu bervariasi tergantung pada
setiap bangsa atau negara dan pada setiap individu. Dalam hal ini, al-Quran
memuat nilai-nilai tawasut dalam akidah yaitu pada Ali Imron 105.20

Di dalam penjelasan tafsirnya, pada pembahasan tawasuh syari’at dan
akidah di atas, keriteria ulama’ yang dalam kesepakatanya boleh diikuti oleh
para umat, yakni para ulama tidak boleh menyepakai sesuatu yang dapat

menjerumuskan umat pada kesesatan baik karena kesengajaan maupun

19 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 19.
20 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 19.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



147
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

kesalahan.?! Bersepakat pada kesesatan yang dilakukan secara sengaja
maka itu bertentangan dengan sifat adil bagi seorang ulama’. Dalam tradisi
keillmuan 1islam, kredibilitas seorang ulama sangat diperhatikan dan
diseleksi secara detail yang salah satunya adalah penetapan sifat adil bagi
seorang ulama’. Sehingga sifat ‘adil bagi seorang ulama itu sangat penting
karena akan berpengaruh pada kualitas subjektif umat. Selain itu,
kesepakatan yang dapat menjerumuskan pada kesesatan juga tidak boleh
terjadi karena kesalahan atau kesengajaan, karena kesalahan itu sendiri
adalah sesuatu yang bertentangan dengan penciptaan atas kebenaran
berpendapat, 22 sehingga jika salah satu diantara ulama’ berbuat suatu
kesalahan dalam analisisnya, maka tidak boleh bagi ulama’ lain bersepakat

atas pendapatnya.

D. Kontekstualisasi Ayat Moderasi dalam Kehidupan

Sikap moderat dalam beragama yang terkonsep dalam konsep moderasi
beragama dalam al-Quran sural al-Bagarah ayatt 143 yang ditinjau dari
prespektif maqasid al-Quran terdapat nilai-nilai yang berkaitan antara satu
dengan lainya. Bentuk daripada nilai-nilai tersebut dapat disesuaikan
dengan fakta fenomena yang terjadi pada saat ini, maka metodologi ini lebih
pada dialektika nash dan realitas,?? Dalam beberapa kasus aksi teror yang
terjadi, munculnya kelompok yang terlalu gampang menkafirkan, serta
kelompok-kelompok yang berpikiran liberal dan sekuler menunjukkan
adanya ketidak seimbangan diantara dua sisi dari beberapa aspek
kehidupannya.

Dengan adanya ketidak seimbangan ini kemudian berpengaruh pada
dinamika kehidupan bermasyarakat yang berpotensi mengarah pada
perdebatan, pertikaian dan perpecahan dikalangan masyarakat Moderasi,

dalam berbagai penafsirannya, menekankan pentingnya menjaga

21 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 20.

22 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 20.

23 Dian Erwanto Salim Ashar, Metodologi Penelitian Tafsir Al-Qur'an (Yogyakarta:
Bintang Pustaka, 2022).

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

148

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

keseimbangan atau moderasi dalam perilaku, moral, dan sikap ketika
berinteraksi dengan individu atau organisasi negara.24

Indonesia merupakan salah satu negara dengan jumlah penduduk
muslim terbesar di dunia, dan dengan banyaknya kasus aksi teror yang
mengatas namakan agama sebagai dalil pergerakannya, yang sehingga
kemudian banyak yang beranggapan bahwa islam mengajarkan nilai-nilai
kekerasan yang berujung pada peperangan. Ditambah lagi munculnya
organisasi besar islam dengan pengikutnya lintas negara yang secara terang-
terangan melakukan aksi teror dengan berbagai perencanaanya yang
terorganisir, yang menambah stigma banyak orang terhadap agama islam
sebagai agama yang mengajarkan kekerasan, akibatnya, ajaran Islam
terbebas dari ekstremisme dan radikalisme karena ajaran tersebut
menekankan keseimbangan dan keadilan. Islam menekankan keseimbangan
dan keadilan, yang bertentangan dengan ekstremisme dan radikalisme.25

Padahal, islam tidak mengajarkan kekerasan. justru sebaliknya, islam
mengajarkan tentang kemoderatan, sikap tengah-tengah diberbagai aspek
kehidupan mulai dari sikap tengah-tengah dalam hal akhlak, agama, akidah,
dan syarr’at. Keempat aspek ini merupakan bentuk interpretasi terhadap al-
Quran surat al-Bagarah ayat 143 dan didukung dengan ayat-ayat lain
seacara tematik,26 yang mengindikasikan adanya nilai-nilai untuk bersikap
moderat. Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya memiliki relevansi
keterkaitan dengan kondisi masyarakat yang majmuk, yang terdapat
berbagal macam warna masyarakat. dengan berbekal nilai-nilai tersebut.

Bedasarkan oalahan data yang peneiliti kaji dengan bedasarkan sumber-

sumber primer dan sekunder, ditemukan adanya relevansi atas nilai-nilai

24 K. Harto, Development of Islamic Religious Education Learning with Wasatiyah
Islam Insight. (Semesta Aksara, 2021).

25 Andy Hadiyanto, Kinkin Yuliaty Subarsa Putri, and Luthfi Fazli, “Religious
Moderation in Instagram: An Islamic Interpretation Perspective,” Heliyon 11, no. 4
(February 2025): e42816, https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2025.e42816.

26 Rahmat Hidayatullah, “Kearifan Lokal Dan Moderasi Beragama: Sinergi Untuk
Perdamaian,” Journal for Islamic Studies 8, no. 2 (2025),
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i2.1874.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



149
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

tersebut serta keterkaitanya antara satu dengan lainya yang sesuai dengan
indikator konsep moderasi beragama, adalah sebagai berikut:

1. Relevansi Tawasuth dalam Akhlak Sosial

Wajah agama tergantung pada pemeluknya, Agama memiliki dua
kekuatan seperti dua sisi mata uang. Satu sisi agama dapat muncul
sebagai gaya sentripetal, yang menenggelamkan ikatan-ikatan
primordial. Di sisi lain, agama juga dapat menjadi gaya yang memecah
belah (sentrifugal) yang dapat menghancurkan keharmonisan.2?” Maka
salah satu bentuk tawasut disisi sosial akhlak adalah dari implementasi
konsep al-‘Adl merujuk pada pelaksanaan kewajiban dalam aspek
keyakinan dan hukum syariat, dengan kolaborasi dalam tanggung jawab,
penolakan terhadap ketidakadilan, sikap objektif, dan pemenuhan hak-
hak individu.28

Dimensi praktik publik mengacu pada ekspektasi sosial bahwa orang-
orang beragama berpartisipasi dalam kegiatan komunal serta
berpartisipasi dalam layanan dan kegiatan keagamaan publik. Dimensi
praktik, Dimensi pengalaman beragama mengacu pada ekspektasi sosial
bahwa orang-orang beragama cenderung memiliki semacam kontak
dengan Tuhan, yang secara emosional memengaruhi kehidupan
seseorang.29

Karakter penakut atau yang biasa dikenal dengan karakter plegmatis
dapat mengarah pada sisi negative karena lebih cenderung
menggantungkan tanggung jawab pada orang lain. Plegmatis merupakan
karakter yang memiliki sifat pendiam akan tetapi di dalam diamnya ada

1a mengamati, kurang semangat, dingin, kurang teratur, namun

27 Turhamun, “Implementation of Religious Moderation in the Non-Formal
Education in Forming a Multicultural Society,” International Journal of Social Science and
Religion (IJSSR), January 3, 2024, 1-22, https://doi.org/10.53639/ijssr.v511.196.

28 Faros Nur Muhammad, “Implementasi Sikap Pemimpin Transformatif Dalam
Perspektif Al-Qur’an,” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Quran dan Tafsir 5, no. 1 (June 30, 2024):
70-89, https://doi.org/10.62109/ijiat.v511.55.

29 Imam Subchi et al., “Religious Moderation in Indonesian Muslims,” Religions 13,
no. 5 May 17, 2022): 451, https://doi.org/10.3390/rel13050451.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

150

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

kepribadian yang terdapa karakter seperti ini akan berhasil dengan jika
dibawah tekanan orang lain dan memiliki sisi keunikan yakni sebagai
pendengar yang baik.3® dalam konteks kepemimpinan, karakter
plegmatis merupakan karakter yang terkesan penakut, dalam artian
karakter ini lebih condong terhadap sikap diam kurang terlalu berani
untuk membawa inivasi serta perubahan atas permasalah yang ada.

Dengan demikian, dapat dipahami bahwa bentuk Tengah-tengah
antara dua karakter yang ekstream pada contoh tersebut adalah karakter
pemberani. Karakter pemberani merupakan karakter Tengah-tengah
yang harus ada pada masing-masing individu umat khususnya umat
muslim karena pada dasarnya manusia adalah pemimpin. Singkatnya,
bahwa karakter pemberani tidak hanya harus dimiliki oleh seorang
pemimpin secara structural, akan tetapi juga semua manusia harus
memilikinya karena karakter pemberani merupakan wujud dari
keseimbangan anatar dua karakter yang ekstrem.

Sedangkan karakter dalam lingkup sosial, dalam artian penerapan
serta dampaknya yang banyak bersinggungan langsung dengan aspek
sosial, biasanya, mengakui hak individu untuk menjalankan keyakinan
mereka secara bebas adalah komitmen sosial, yang melambangkan upaya
kolektif untuk memelihara rasa saling menghormati,3! dalam hal ini
sebagai contoh fenomena yang terjadi saat ini adalah menyebarnya
1deologi liberal yang dapat mengubah pola piker manusia yang lebih pada
kebebasan tanpa terikat oleh aturan agama. Ada juga seseorang dalam
beragama 1a overly religious tanpa didasari pemahaman terhadap ajaran
agama secara mendalam, maka beberapa dinamika dan tantangan

sosiologis di dalam negeri, antara lain (1) maraknya radikalisme agama

30 Frida Murtinasari, “Pengaruh Tipe Kepribadian Dan Karakter Siswa (Koleris,

Plegmatis, Sanguinis Dan Melankolis) Terhadap Pemahaman Konsep Bentuk Segiempat,”
Unisda Journal of Mathematics and Computer Science Vol 8 No 2 (2022), http:

31 Loso Judijanto and Mochamad Gilang A Mubarok, “Religious Moderation in

Indonesia: Government and Community Organization Initiatives in Fostering Tolerance
Among Religious Communities,” International Journal of Society Reviews (INJOSER) 2, no.
1 (2024): 160~173.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



151
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

yang berujung pada aksi terorisme, (2) maraknya liberalisme yang
meninggikan akal sehingga melemahkan otoritas kitab suci sebagai
sumber kebenaran, dan (3) maraknya politik identitas,32 ketiga hal
ekstrem yang sangat mempengaruhi pola prilaku seseorang dan
berdampak pada dinamika sosial khususnya pada aspek akhlak.
2. Relevansi Tawasuth dalam Agama

Keterikatan manusia dengan agama mempengaruhi semua aspek
kehidupan mulai dari gaya hidup, pola pikir, hubungan sosial, dan lain
sebagainya. Hal ini didasari oleh isi ajaran yang terinterpretasikan dalam
aturan-aturan di dalam agama, tawasut dalam agama lebih pada
representasi pandangan, sikap, perilaku, etika, dan hubungan
keagamaan yang moderat, tidak berlebihan dalam merepresentasikan
nilai agama, baik dalam dimensi teologis, ritual, dan sosial maupun
dalam politik.33 Jika dalam agama, apabila kita melihat di belahan dunia
ini ada banyak agama yang ditemui, seperti Islam, Hindu, Kristen,
Konghucu, dan Budha sebagai agama yang diakui, akan tetapi tidak bisa
dipungkiri, belakangan ini muncul konflik yang acap menggunakan
agama, dan ini menjadi fenomena yang sangat memperihatinkan.
Sehingga berimbas pada tindakan kekerasan yang sangat menciderai
nilai-nilai dasar keberagamaan itu sendiri,34 bahkan beberapa kali terjadi
di Indonesia dan bahkan di kalangan internasional.

Jika seorang muslim dalam beragama ia memhamai dari sebuah
esensi dari agama islam maka ia akan terhindar dari perilaku ekstrem
yang dapat membahayakan banyak umat manusia, pada hakikatnya,

islam adalah agama yang tengah-tengah dan mengajarkan tentang

32 Muljono Damopolii et al., “Religious Moderation: A Systematic Literature Review,”

Muaddib : Studi Kependidikan Dan Keislaman 14, no. 2 (December 27, 2024): 90-105,
https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i12.9413.

33 Rena Latifa et al., “The Intention of Becoming Religiously Moderate in Indonesian

Muslims: Do Knowledge and Attitude Interfere?,” Religions 13, no. 6 (June 13, 2022): 540,
https://doi.org/10.3390/rel13060540.

34 Bandur, “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi Antar-Budaya

dalam Islam dan Katolik).”

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

152

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

keseimbangan. Islam mendekte umatnya agar selalu memberdayakan
pengikutnya dengan melibatkan akal dalam beragama. Maksudnya,
bahwa umat islam dituntut untuk selalu objektif terhadapa isi ajaran
agama serta diperintahkan untuk menjadi umat pertengahan yaitu umat
yang selalu berpikir dan bertindak adil. Di sini, konsep dan praksis
keagamaan moderat dituntut nabi Muhammad kepada semua umat
Muslim.35

Dalam sejarah tentang agama terkhusus agama samawi yakni islam,
nasarani dan yahudi, dapat dipahami terdapat perbedaan pola pikir para
umat pengikutnya. Perbedaan ini mengarah pada ke-ekstreman yang
menyebabkan hilangnya objektivitas terhadap agama. Salah satu bentuk
ke-ekstreman Umat yahudi adalah pelanggaran mereka, setelah
adanayan risalah nabi Isa dan Muhammad saw., terhadap syari’at yang
telah tercantum di dalam kitab taurat.36 Tampaknya, mayoritas umat
yahudi memiliki perilaku yang berlebihan dengan menganggap remeh
suatu ajaran agama. secarantidak langsung menggambarkan pandangan
mayoritas umat yahudi bahwa mereka seakan-akan membenci ajaran
agama, meskipun tidak semuanya begitu. Di sisi lain, umat nasrani juga
terdapat sisi ke-ekstreman yang menjadikan mereka menyimpang dari
hakikat dari suatu ajaran agama. Bentuk ke-ekstremannya adalah bahwa
umat nasrani sangat berlebihan dalam mencintai nabi Isa as. Hingga
menjadikannya sebagai Tuhan dan mengingkari ke Rasulan Muhammad
saw.37 Menjadikan Isa as. sebagai Tuhan berarti secara jelas
menunjukkan bahwa umat nasrani menyeketukan Allah sebagai tuhan
yang maha esa sehingga hal tersebut sudah sangat menyalahi isi ajaran
agama. Sedangkan umat muslim lebih bisa memposisikan sebagai umat

yang tengah-tengah, lebih tepatnya bahwa umat muslim mengakui

35 Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara: Respons Islam Terhadap Isu-
Isu Aktual (Jakarta: Serambi, 2014). 109

36 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 6, 290.

37 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 6, 290.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



153
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

adanya para utusan Allah swt. yang ditugaskan untuk menyampaikan
risalah serta patuh terhadap ajaran yang disampaikan, tidak membenci
yang berujung pada penginkaran terhadap para utusan bahkan sampai
membunuhnya seperti yang dilakukan oleh umat yahudi, serta tidak
berlebihan dalam mencintai nabi Muhammad saw. sebagai utusan
terakhir dan rasul yang diutus oleh Allah swt. untuk menyampaikan
ajaran agama terhadap umat terakhir dengan tidak menjadikannya

tuhan seperti yang dilakukan oleh umat nasrani terhadap nabi Isa as.

Dengan demikian, sebenarnya bahwa islam sendiri merupakan agama
yang mengajarkan umatnya untuk bersikap tengah-tengah, dengan
melihat bandingan antara ketiga agama pada uraian di atas. Jika umat
muslim dalam beragama mereka paham terhadap posisinya ia sebagai
muslim dan islam sebagai agamanya, maka akan tertanam dalam
mindsetnya tentang moderasi atau keseimbangan. Dalam konteks ini,
maka bentuk keseimbangan yang paling mendekati yakni antara
tindakan dan ola pikir yang dapat mengarah pada paham atheisme yang
dikarenakan bentuk dari pengingkaran para utusan Allah swt. dan
paham yang mengarah pada kemsuyrikan dengan mengakui adanya
tuhan lain selain Allah swt. Sehingga dapat disimpulkan bahwa menjadi
seorang muslim itu sudah merupakan dari wujud keseimbangan, namun
juga harus perlu dibarengi dengan beragama yang baik dan seimbang,
untuk beragama yang baik dan seimbang berarti juga harus memahami

keseimbangan dalam urusan akidah dan syari’at.

3. Relevansi Tawasuth dalam Akidah

Akidah merupakan hal yang sangat prinsip di dalam agama.
Pembahasan akidah menjadi diskursus yang tidak berhenti-henti mulai
era ulama’ klasik sampai sekarang hingga menyebabkan perpecahan

dikalangan internal umat islam.38 Paul F. Knitter mengatakan: “Pada

38 Dian Erwanto, Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-Fatihah
(Yogyakarta: Deepublish, 2020)
https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=qPhZEQAAQBAJ &o0i=fnd &pg=PP1&dq=inf

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

154

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

hakikatnya semua agama adalah sama, jalan yang berbeda, yang menuju
ke tujuan yang sama.” Maka ini adalah kekeliruan, karna jika para
pemeluk agama melihat adanya persamaan dalam setiap agama yang
ada, maka tidak perlu menimbulkan konflik di antara mereka. Semua
agama mengajarkan hal-hal yang baik, yang mana aspek moralitasnya
berkaitan dengan kemanusiaan. Namun dalam pemeluk agama dijadikan
kebenaran dalam keyakinan itu adalah sebuah kesalahan. Hal ini1 dapat
ditemukan dalam berbagai peristiwa yang terjadi di masyarakat, terkait
dengan gesekan antar pemeluk agama di Indonesia yang mena tidak bisa
membedakan aspek sosial dan akidah.3® Konsep moderat dalam akidah
dalam hal ini peneliti mengambil contoh sebagai salah satu kelompok
yang dipandang moderat dalam beragama dalam aspek akidah merujuk
pada konsep akidah yang diperkenalkan oleh Abu Hasan al-‘Asy’ari yang
menjadi imam Aswaja. Konsep akidahnya dalam mengkonsepsi Allah swt.
sebagai tuhan dinilai sangat mengedepankan kehati-hartian untuk
menghindari kesalahan berpikir dalam memahaminya, mengingat bahwa
di dalam al-Quran ayat-ayat yang mengarah pada keberadaan tuhan
terdapat kontradiktif jika dilihat pada dzohir ayat.40 konsep makna
wasathan dalam ranah akidah yang dimaksukan oleh Ibnu ‘Asyur yakni
pada dasarnya para umat diberikan akal yang kuat untuk berpikir,
namun pasti tidak semua mampu untuk memahami secara mendalam,
maka untuk itu juga harus mengikut pendapat para ulama’ Dengan
demikian, nilai yang dapat diambil yakni bahwa agama islam
mengajarkan pola pikir yang lurus (I'tida>l) yang tidak berlebihan pada
hal tertentu (seimbang).

4. Relevansi Tawasuth dalam Syari’at

o:_mMvp7aDmMkd:scholar.google.com&ots=y6e_nsGpww&sig=gbaDreoUcCHVun6W5IKo
xfelImCwé&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false. 2

39 Demsy dJura, “Religious Moderation: An Aproach of Religious Life in Indonesia,”
Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 10 (2021).

40 Muhammad Adryan and Indo Santalia, “Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis
Pengaruh Aliran Serta Pokok Teologinya,” Innovative: Journal Of Social Science Research 2,
no. 1 (June 22, 2022): 754-59, https://doi.org/10.31004/innovative.v211.4846.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



155
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

Metode wasat}iyah dalam syariat tentu merupakan metode yang
diperoleh dari sumber-sumber Islam yaitu Al-Quran, hadits Nabi, dan
kaidah-kaidah ushul figih atau kaidah-kaidah fiqih yang mengutamakan
rukhshah dalam hal furu’ (figih), namun ketat dalam hal usul (aqidah),4!
Istilah syari’at dalam khazanah islam sudah menjadi identitas keilmuan
sendiri yakni keilmuan yang membahas seputar aturan-aturan dalam
agama baik secara khusus maupun umum yang biasa disebut sebagai
hukum figh. Dalam dimensi syari’at, pembahasan yang ada di dalmnya
terklasifikasikan dalam dua hal yakni us}ul dan furu’.42

Asal usul gagasan moderasi Islam atau yang disebut Wasathiyatul
Islam, dapat dikaitkan dengan kekhawatiran yang berkaitan dengan dua
madzhab dan gerakan yang berbeda dalam agama Islam. Konsep dan
lintasan awal ditandai oleh sudut pandang dogmatis yang menganggap
Islam sebagai agama yang tidak dapat diubah yang tidak memungkinkan
adanya modifikasi atau diskusi dalam doktrinnya, khususnya dalam hal-
hal yang berkaitan dengan keyakinan, ibadah, yurisprudensi, dan
transaksi.43
Berdasar pada pandangan Ibnu ‘Asyur atas interpretasinya terhadap
maksud dari salah satu bentuk wasathiyah, maka hukum-hukum
permasalahan figh yang masuk kategori furu’ memungkinkan untuk
berubah-ubah sesuai dengan kondisi dan zaman. Sehingga tidak menjadi
hal yang mengherankan apabila dalam permaslahan figh terdapat

banyak sekali perbedaan pendapat dikalangan para ulama’

Contoh contoh: Hukuman potong tangan bagi koruptor itu telah ditetapkan

oleh nash-nash agama, baik al-Qur'an, sunah Nabi, maupun keputusan Abu

Bakar dan Umar, akan tetapi, ada riwayat lain dari Umar sebagai berikut:

41 Benny Afwadzi and Miski Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher

Educations: Literature Review,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 22, no. 2 (December 31,
2021): 203-31, https://doi.org/10.18860/ua.v2212.13446.

42 Dian Erwanto, Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-Fatihah. 35
43 Khairulman Akbar Hutagalung, “Challenges of Religious Moderation in The

Context of Radicalism,” International Journal of Advanced Multidisciplinary 2, no. 3
(December 26, 2023): 840—53, https://doi.org/10.38035/1jam.v213.424.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

156

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

Umar tidak melaksanakan praktik potong tangan pada tahun paceklik. Saat
itu, Umar menolak untuk melaksanakan hukuman potong tangan bagi
pencuri, dengan berkata, "Tahun ini aku tidak akan memotong tangan
pencuri.44 Dari sini, maka dapat kita ambil hikmahnya bahwa dalam aspek
syari’at jangan sampai terjebak dalam dua sisi yang ekstrem yakni jumud
artinya tidak mau menerima perubahan dan rasionalis yakni terlalu
mngedepankan akal logika yang padahal di dalam beragama selain
menggunakan akal juga harus dibarengi dengan dalil nash al-Quran dan
hadis, maka jalan tengahnya adalah mengikut pada ulama’ yang sesuai
dengan kondisi dialami serta mengetahui kaidah-kaidah hukumnya tanpa
menegasikan pandangan ulama’ yang lain. Konsep yang demikianlah
memiliki nilai toleransi dan mengarah pada perilaku bermusyawarah ketika
terjadi perbedaan ditengah-tengah umat.

Skema Kerangka Penelitian

Moderat
Individu | Sosial I al-Maidah 77 Ali Imran 105
Lugman 19 al-Anfal 46 Cinta yang Benci yang | Murji'ah || Mu'tazilah l[ Jumud ][ Rasionalis ]
ekstrem ekstrem

—

—_— m—
Ittiba' pada —
I Apatis ] Plegmatis l[ Iriberal ]| rgl‘i]gois objektivitas terhadap ulama lulzrf:: =

ajaran

[z

Toleran agamis-
nasionalis

E. Kesimpulan

Dalam penelitian ini mengkaji tema besar yakni moderasi agama untuk
mengungkap bagaimana bentuk sikap moderat di dalam al-Quran. Dari ayat-
ayat yang ditemukan sebagai indikator dari sikap kemoderatan, ternyata itu
merujuk pada satu redaksi dalam Qs. Al-Bagarah ayat 143. lebih tepatnya

pada redaksi ummatan wasatlan. Dari redaksi ummatan wasatlan ini

44 Andi Mardika, “The Application of Moderation Values in Islamic Criminal Law,”
Moderation: Journal of Religious Harmony 1, no. 2 (2024),
https://doi.org/10.47766/moderation.v112.4819.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



157
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

kemudian dikaji melalui kitab tafsir at-Tahri> wa at-Tanwir karya Ibnu
‘Asyur dengan pendekatan Maqashid al-Quran. Dari kajian tersebut ternyata
ditemukan adanya kesesuain dan korelasi antara interpretasi Ibnu ‘Asyur
dengan indikator komoderatan yang diperkenalkan oleh Kementrian Agama
Replubik Indonesia. Hasil kajian yang ditemukan ini sebagai berikut:
Pertama, Interpretasi redaksi ummatan wasat}an ditemukan empat aspek
yang dikehendaki, diantarnya: Tawasuth dalam Akhlak Sosial, Tawasuth
dalam Agama, Tawastuh dalam Akidah dan Tawasuth dalam Syari’at. Dari
keempat aspek tersebut ditemukan adanya korelasi atau keterkaitan dengan

indikator dalam konsep moderasi beragaama.

Adapaun keterkaitanya adalah sebagai berikut: Relevansi tawasuth
akhlak diantara penakut dan pemberani, Relevansi Tawasuth agama
diantara ekstrim cinta dan ekstrim benci, Relevasnsi Tawasuth akidah
diantara Liberalis dan Ekstrimis dan Relevansi Tawasuth syari’at diantara
terlalu rasional dan jumud. Dengan adanya relevansi pada point nomer 2,
maka dari hasil peneitian ini bahwa Qs. Al-Bagarah ayat 143. Berorientasi
pada tiga aspek maqashid al-Quran prespektif Ibnu ‘Asyur, yakni: Al-Islahu
al-I'tigad wa at-Ta’limu al-‘Aqdi, Tadzhibu al-Akhlaq, Siyasah al-Ummah dan At-

Tasyri’.

Refrensi

Adryan, Muhammad, and Indo Santalia. “Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian
Historis Pengaruh Aliran Serta Pokok Teologinya.” Innovative:
Journal Of Social Science Research 2, no. 1 (June 22, 2022): 754-59.
https://doi.org/10.31004/innovative.v211.4846.

Afwadzi, Benny, and Miski Miski. “Religious Moderation In Indonesian
Higher Educations: Literature Review.” ULUL ALBAB Jurnal Studi
Islam 22, no. 2 (December 31, 2021): 203-31.
https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.13446.

Akbar Hutagalung, Khairulman. “Challenges of Religious Moderation in The
Context of Radicalism.” International Journal of Advanced
Multidisciplinary 2, mno. 3 (December 26, 2023): 840-53.
https://doi.org/10.38035/1ijam.v213.424.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

158

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

Ali Masykur Musa. Membumikan Islam Nusantara: Respons Islam Terhadap
Isu-Isu Aktual. Jakarta: Serambi, 2014.

Ali  Muhtarom. Moderasi Beragama: Konsep, Nilai Dan Strategi
Pengembangannya Di Pesantren. Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana
Nusantara, 2020.

Arifinsyah, Safria Andy. “The Urgency of Religious Moderation in Preventing
Radicalism in Indonesia.” Essensia 12, no. 1 (n.d.): 2020.

Bandur, Hironimus. “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi
Antar-Budaya dalam Islam dan Katolik).” Jurnal Alternatif Wacana
Ilmiah  Interkultural 10, mno. 2  (October 13, 2022).
https://doi.org/10.60130/ja.v1012.63.

Damopolii, Muljono, M. Shabir Umar, Muhammad Alqadri Burga, and Muh.
Idhul Awal. “Religious Moderation: A Systematic Literature Review.”
Muaddib : Studi Kependidikan Dan Keislaman 14, no. 2 (December 27,
2024): 90-105. https://doi.org/10.24269/muaddib.v1412.9413.

Demsy dJura. “Religious Moderation: An Aproach of Religious Life in
Indonesia.” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 10 (2021)..

Dian Erwanto. Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-
Fatihah. Yogyakarta: Deepublish, 2020.

Faros Nur Muhammad. “Implementasi Sikap Pemimpin Transformatif
Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Quran dan
Tafsir 5, no. 1 (June 30, 2024): 70-89.
https://doi.org/10.62109/ij1at.v511.55.

Frida Murtinasari. “Pengaruh Tipe Kepribadian Dan Karakter Siswa
(Koleris, Plegmatis, Sanguinis Dan Melankolis) Terhadap
Pemahaman Konsep Bentuk Segiempat.” Unisda Journal of
Mathematics and Computer Science Vol 8 No 2 (2022): (2022). http:

Hadiyanto, Andy, Kinkin Yuliaty Subarsa Putri, and Luthfi Fazli. “Religious
Moderation in Instagram: An Islamic Interpretation Perspective.”
Heliyon 11, no. 4 (February 2025): e42816.
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2025.e42816.

Haris Nasution. Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan.
Jakarta: Ul-Press, 1986.

Hidayatullah, Rahmat. “Kearifan Lokal Dan Moderasi Beragama: Sinergi
Untuk Perdamaian.” Journal for Islamic Studies 8, no. 2 (2025).
https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i2.1874.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



159
Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto

Huda, Khoirul. “Fenomena Pergeseran Konflik Pemikiran Islam dari
Tradisionalis vs Modernis ke Fundamentalis vs Liberalis.” ISLAMICA:
Jurnal Studi Keislaman 3, no. 2 (January 22, 2014): 20.
https://doi.org/10.15642/islamica.2009.3.2.20-42.

Iwan Kurniawan. Moderasi Beragama Sebagai Pilar Melawan Fanatisme”
Literasi Moderasi Beragama Di Indonesia. Bengkulu: CV. Zigie
Utama, 2019.

Judijanto, Loso, and Mochamad Gilang A Mubarok. “Religious Moderation in
Indonesia: Government and Community Organization Initiatives in

Fostering Tolerance Among Religious Communities.” International
Journal of Society Reviews (INJOSER) 2, no. 1 (2024): 160~173.

Junaidin. “Pemerintahan Ali Bin Abi Thalib Dan Permulaan Konflik Umat
Islam: Peristiwa Tahkim.” FiTUA: Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (April
3, 2020): 33—48. https://doi.org/10.47625/fitua.v111.227.

K. Harto. Development of Islamic Religious Education Learning with
Wasatiyah Islam Insight. Semesta Aksara, 2021.

Kurniasih, Imas, Rifqi Rohmatulloh, and Ibnu Imam Al Ayyubi. “Urgensi
Toleransi Beragama Di Indonesia.” Jazirah: Jurnal Peradaban dan
Kebudayaan 3, no. 1 (August 1, 2023): 185-93.
https://doi.org/10.51190/jazirah.v311.62.

Latifa, Rena, Muhamad Fahri, Imam Subchi, and Naufal Fadhil Mahida.
“The Intention of Becoming Religiously Moderate in Indonesian
Muslims: Do Knowledge and Attitude Interfere?” Religions 13, no. 6
(June 13, 2022): 540. https://doi.org/10.3390/rel13060540.

Mardika, Andi. “The Application of Moderation Values in Islamic Criminal
Law.” Moderation: Journal of Religious Harmony 1, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.47766/moderation.v1i2.4819.

Muh{ammad T{a>hir Ibnu ‘A<syu>r. Tafsi>r At-Tah{ri>r Wa at-Tanwi>r.
Tuni>s: Da>rr at-Tunisiyyah, 1984.

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur'an Dan Hadist.”
Jurnal Ilmiah Al Mu'ashirah: Media Kajian Al-Quran Dan Al-Hadits
Multi Perspektif 18, no. 1 (2021): 59-70.

Salim Ashar, Dian Erwanto. Metodologi Penelitian Tafsir Al-Quran.
Yogyakarta: Bintang Pustaka, 2022.

Samson Rahman, Tajudidin. Nilai-Nilai Moderasi Dalam Akidah, Syariat,
Dan Akhlagq. Jakarta Timur: Pustaka al-Kautsar, 2020.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78

160
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran
Prespektif Ibnu ‘Asyur

Subchi, Imam, Zulkifli Zulkifli, Rena Latifa, and Sholikatus Sa’diyah.
“Religious Moderation in Indonesian Muslims.” Religions 13, no. 5
(May 17, 2022): 451. https://doi.org/10.3390/rel13050451.

Turhamun. “Implementation of Religious Moderation in the Non-Formal
Education in Forming a Multicultural Society.” International Journal
of Social Science and Religion (IJSSR), January 3, 2024, 1-22.
https://doi.org/10.53639/1jssr.v511.196.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



