
Tafasir 
Volume 3 Number 2  December 2025 

 DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2  
  

137 

  

Religious Moderation in the Quran: A Maqashid al-Quran 

Approach from the Perspective of Ibn 'Ashur 

 

Alvin Rohmatul Maulana 

Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang 

 

Farhan Masrury 

Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang 

 

Dian Erwanto 

Institut Agama Islam Bani Fattah, Jombang 
  

 

 

Abstract  
Religion certainly influences all aspects of life, as this is based on an understanding 

of the rules within the religion. Moderation is one of the alternatives to addressing 

conflicts in religion, whether in the theological, ritual, or individual or social moral 

dimensions. This research falls into the category of library research, using the method 

of tahlili interpretation and the contextual approach of Ibn Ashur's maqasid al-

Qur'an analysis. In this study, the discussion focuses on the interpretation of QS al-

Baqarah 143 using the Maqasid al-Qur’an approach by Ibn Ashur, resulting in 

Tawasut in Religion, Tawasut in Belief, Tawasut in Sharia, and Tawasut in Social 

Ethics. And the results of the relevance of the verse's context in life. 

 
Keywords:  Religious Moderation; Maqasid al-Qur’an; Tafsir; Ibn Ashur 

 
 

Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan 

Maqashid al-Quran Prespektif Ibnu ‘Asyur 

Abstrak  
Agama pasti mempengaruhi semua aspek kehidupan, hal ini didasari oleh 

pemahaman dalam aturan-aturan pada agama, moderat adalah salat satu 

alternatif menanggulani konflik dalam agama baik dalam dimensi teologis, ritual, 

dan moral individual atau sosial. Penelitilan ini tergolong kedalam jenis penelitian 

kepustakaan (Library Research) dengan menggunakan metode tafsir tahlili dan 

analisis pendekatan maqasid al-Qur’an Ibnu Asyur yang bersifat kontekstual. 

Dalam penelitian ini pembahasan difokuskan kajian tafsir QS al-Baqarah 143 

dengan pendekatan Maqasid al-Qur’an Ibnu Asyur menghasilkan Tawasut dalam 

Agama, Tawasut dalam Akidah, Tawasut dalam Syariah, Tawasut dalam Aklak 

Sosial. Dan hasil relevansi konteks ayat dalam kehidupan. 

 
Kata kunci:  Moderasi Beragama; Maqasid al-Qur’an; Tafsir; Ibnu Asyur 
 
 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2


138 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Author correspondence 

Email: alvinrohmatul024@gmail.com, farhanmasrury@iaibafa.ac.id, dianerwanto@iaibafa.ac.id 

Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir  

 

A. Latar Belakang   

       Diskursus tentang moderasi masih sangat menarik untuk dibahas. 

Apalagi jika dilihat dari kaca mata islam. Berbeda pandangan dalam 

menyikapi agama menjadi fenomena yang lazim terjadi, ada sebagaian 

kelompok yang fanatic berlebihan dalam mengamalkan agamanya, 

sebaliknya malah yang menganggap remeh dan terkesan menggampang-

gampangkan. Sikap berlebihan dalam beragama memunculkan kembali 

pemikiran lama golongan Khawarij, dan sikap menggampang-gampangkan 

dalam beragama dengan mereduksi simbol-simbol dan mengikis pondasi 

akidah dengan alasan menjaga persatuan umat.1 Hal tersebut berdampak 

pada praktik keagamaan yang bersebrangan dengan maksud dan tujuan 

adanya persyariatan. Berlebih-lebihan dalam beragama dapat memicu sikap 

intoleran sedangkan menganggap gampang dalam beragama dapat 

menjadikan jauh dari nilai-nilai agama dan melenceng dari tujuan syariat 

agama secara radikal. Moderat artinya bersikap tengah-tengah. Tidak 

berlebih-lebihan dalam posisi tertentu, ia berada pada titik sikap yang tegak 

lurus dengan kebenaran. Jika memahami pengertian di atas, maka moderat 

identik dengan al-wasath, yaitu seimbang tidak terlalu kanan (ifrath) dan 

tidak terlalu kiri (tafrith). Di dalamnya terkandung makna keadilan, 

keadilan, kebaikan, keamanan, dan kekuatan. Kedermawanan merupakan 

tengah-tengah sikap boros dan kikir, sedangkan kesucian merupakan 

tengah-tengah antara kemungkaran karena hawa nafsu yang menggebu-

gebu dan ketidakmampuan. Dari situlah kata wasaṭan berkembang 

maknanya menjadi tengah-tengah.2 

                                                 
1 Tajudidin Samson Rahman, Nilai-Nilai Moderasi Dalam Akidah, Syariat, Dan 

Akhlaq (Jakarta Timur: Pustaka al-Kautsar, 2020). 4-5 
2 Safria Andy Arifinsyah, “The Urgency of Religious Moderation in Preventing 

Radicalism in Indonesia,” Essensia 12, no. 1 (n.d.): 2020. 

mailto:alvinrohmatul024@gmail.com
mailto:farhanmasrury@iaibafa.ac.id
mailto:dianerwanto@iaibafa.ac.id
https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir


139 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

      Tapi dengan adanya perbedaan pandangan ini kemudian menjadi pemicu 

terbentuknya berbagai macam aliran yang berpotensi memunculkan sikap 

intoleran dan mengarah pada pertikaian di dalamnya. Bedasarkan fakta 

empiris bahwa islam tepecah belah dalam berbagai sekte, paham dan aliran 

yang masing-masing diantaranya saling menghantam sebagaimana yang 

terjadi di Timur Tengah riuh dengan perang saudara.3 Munculnya konflik 

yang mengatas namakan keagmaan tidak semata-mata dilatar belakangi 

oleh keyakinan yang dianut oleh masyarakat saja. Akan tetapi ada factor lain 

yang ikut memicu munculnya konflik tersebut yang salah satunya adanya 

intervensi politik identitas serta kepentingan tertentu lainnya yang 

menyeret agama sehingga kepentingan tersebut diatas namakan sebagai 

kepentingan agama,4 Meskipun konflik yang berujung pada peperangan 

banyak yang menganggap sebagai kepentingan politik, tapi justru politik 

merupakan akar masalah dari adanya perbedaan. Sejarah mencatat bahwa 

masalah yang yang timbul dalam islam pertama-tama adalah bidang politik 

yang kemudian segara meningkat menjadi persoalan teologi,5 yang 

kemudian dianggap sebagai titik utama munculnya adanya perbedaan sikap 

dalam memahami agama.  

      Dalam Sejarah islam, awal terjadinya skisme adalah ketika terbunuhnya 

khalifah utsman bin affan pada hari jumat 18 Dzul Hijjah tahun ke-35 H/656 

M setelah rumahnya dikepung oleh lima ratus pemduduk mesiryang 

dipimpin oleh ‘Udais selama empat puluh tujuh hari.6 Sepeninggal Utsman 

bin Affan, tonggak kepemimpinan islam dipegang oleh Ali bin Abi Thalib 

sebagai khalifah ke-empat. Setelah ali menjabat sebagai khalifah, Sebagian 

                                                 
3 Fauziah Nurdin, “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist,” JURNAL 

ILMIAH AL MU’ASHIRAH: Media Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits Multi Perspektif 18, no. 

1 (2021): 59–70. 
4 Imas Kurniasih, Rifqi Rohmatulloh, and Ibnu Imam Al Ayyubi, “Urgensi Toleransi 

Beragama Di Indonesia,” Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 3, no. 1 (August 1, 

2023): 185–93, https://doi.org/10.51190/jazirah.v3i1.62. 
5 Haris Nasution, Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan 

(Jakarta: UI-Press, 1986). 3 
6 Khoirul Huda, “Fenomena Pergeseran Konflik Pemikiran Islam dari Tradisionalis 

vs Modernis ke Fundamentalis vs Liberalis,” ISLAMICA: Jurnal Studi Keislaman 3, no. 2 

(January 22, 2014): 20, https://doi.org/10.15642/islamica.2009.3.2.20-42. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


140 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

kelompok merasa bahwa Ali tidak mampu menuntutaskan pengusutan 

dalang dibalik pembunhan Utsman bin Affan, yang kemudian melakukan 

pemberontakan. Menurut muawiyah kekiliruan yang dilakukan oleh Ali 

adalah tidak adanya Upaya mengusut mencari tahu dan menghukum para 

pelaku pembunuhan Utsman.7 Sehingga pemberontakan ini dimulai dari isu 

kematian Utsman bin Affan.  

      Seringkali sikap intoleran yang mengarah pada tindakan radikal yang 

mengatas namakan agama dipahami sebagai salah satu bentuk dari ajaran 

agama itu sendiri sehingga menjadi kesalah pahaman dalam memandang 

suatu agama tanpa mempelajari nilai-nilai ajarannya. Padahal ketegangan 

dan konlik yang seringkali muncul dan tidak dapat dihndari tidak hanya 

karena factor agama saja, akan tetapi juga dipicu oleh berbagai factor, baik 

social, kultural, ekonomi, politik maupaun teologi.8 Dampaknya, banyak 

orang dengan alirannya yang kemudian dengan mudah menghukumi status 

benar atau salah pada keimanan orang lain dan juga amaliah yang tidak 

selaras denga apa yang mereka yakini. Kurangnya pemahaman atas 

moderasi beragama juga berdampak pada prilaku yang tidak moderat. 

Seringkali moderasi beragama disalah artikan bahwa agamalah yang perlu 

dimoderasi. Hal tersebut juga ditekankan oleh Prof. Adlin Sila bahwa setiap 

lapisan warga masyarakat dari suku, ras etnis, budaya, agama dan pilihan 

politiknya harus saling belajar melatih kemampuan dalam mengelola dan 

mengatasi perbedaan diantara mereka.9 Beliau memberikan pemahaman 

mengenai perbedaan moderasi beragama dengan moderasi agama. Agama 

tidak perlu dimoderasi karena agama itu sendiri telah mengajarkan prinsip 

                                                 
7 Junaidin, “Pemerintahan Ali Bin Abi Thalib Dan Permulaan Konflik Umat Islam: 

Peristiwa Tahkim,” FiTUA: Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (April 3, 2020): 33–48, 

https://doi.org/10.47625/fitua.v1i1.227. 
8 Ali Muhtarom, Moderasi Beragama: Konsep, Nilai Dan Strategi Pengembangannya 

Di Pesantren (Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana Nusantara, 2020). 5 
9 Kementrian Agama RI Kantor Wilayah Kementrian Agama Provinsi Nusa 

Tenggara Barat, 

Moderasi Beragama Bukan Moderasi Agama, https://ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/

moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama (Rabu, 06 November 2024, 22.09)  

https://ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama
https://ntb.kemenag.go.id/baca/1623942720/moderasi-beragama-bukan-moserasi-agama


141 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

moderasi, keadilan dan keseimbangan.10 Karna kehadiran kelompok ekstrem 

ini mempertajam konflik internal agama pun antar agama. Segitu tingginya 

atmosfer tension (ketegangan) antar dan intraagama dengan kehadiran 

kelompok fundamentalis dan liberal agama-agama, maka diperlukan sebuah 

jalan baru, yaitu jalan tengah (golden mit) yang disebut moderasi 

beragama.11 

      Berangkat dari problematika di atas, dapat kita lihat bahwa posisi 

moderasi dalam beragama sangatlah urgen dan bagaimana mengambil peran 

dalam melawan fanatisme,12 serta sikap yang menganggap sebelah mata 

agama yang mana keduanya dapat berpotensi masalah tertentu diberbagai 

aspek kehidupan. Maka dari itu, perlu adanya tinjauan dari al-Quran 

mengenai sikap moderat seorang muslim yang diinterpretasikan dalam 

kehidupuannya.  

      Banyak dari para peneliti mengaitkan moderasi khususnya dalam 

beragama dengan Qs. Al-baqarah: 143 sebagai landasan dalil argumentasi 

yang bertujuan untuk meredam gerakan radikal dan sikap intoleran.  Ibnu 

‘Asyur memiliki dengan teori maqhasidnya, yang diaplikasikan pada karya 

tafsirnya, dalam mengungkap ummatan wasathan setidaknya berorientasi 

pada empat aspek yakni tawasuth dalam akhlaq, tawasuth dalam agama, 

tawasuth dalam syariat dan tawasuth dalam akidah.13 

 

B. Metodologi 

 Penelitian ini merupakan penelitian deskriptif kajian kepustakaan, 

dengan metodologi tafsir tahlily (analisis) dengan pendekatan interkoneksi 

                                                 
10 Kementrian Agama RI Kantor Wilayah Kementrian Agama Provinsi Nusa 

Tenggara Barat, Moderasi Beragama Bukan Moderasi Agama, 
11 Hironimus Bandur, “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi Antar-

Budaya dalam Islam dan Katolik),” Jurnal Alternatif Wacana Ilmiah Interkultural 10, no. 2 

(October 13, 2022), https://doi.org/10.60130/ja.v10i2.63. 
12 Iwan Kurniawan, Moderasi Beragama Sebagai Pilar Melawan Fanatisme” Literasi 

Moderasi Beragama Di Indonesia (Bengkulu: CV. Zigie Utama, 2019). 121 
13 Muh{ammad T{a>hir Ibnu ‘A<syu>r, Tafsi>r At-Tah{ri>r Wa at-Tanwi>r (Tuni>s: 

Da>rr at-Tunisiyyah, 1984). Vol 2, 17-20 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


142 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

sosial dan maqasid,14 sasaran penelitian ini adalah moderasi dalam realita 

kehidupan berdasarkan kajian tafsir al-Qur’an, maka data dikumpulkan 

dengan menggunakan data yang dianalisis menggunakan teks sumber 

naskah tafsir tertulis yang dikaitkan dengan konteks ayat berdasarkan 

pendekatan maqasid al-Qur’an. 

C. Tafsir Ibnu Asyur tentang Moderasi 

      Isu tentang radikalisme menjadi topik pembahasan menarik dikalangan 

para akademisi. Dengan menguatnya isu tersebut serta banyaknya aksi 

dan/atau kegiatan yang ekstrem yang mengatasnamakan agama menjadikan 

umat beragama semakin terpecah menjadi kelompok-kelompok dengan 

berbagai ragam pemikiran dan pemahamnnya terhadap agama. Sehingga 

perlu adanya konsep sebagai solusi atas problematika tersebut yang dalam 

hal ini konsep tersebut adalah moderasi, yakni sikap moderat atau tengah-

tengah terlebih dalam beragama. Mengenai konsep moderasi beragama 

sebenarnya telah diisyaratkan dalam Qs. Al-Baqarah: 143: 

  ۗ 

Artinya: Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) 

”umat pertengahan” agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan 

agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.15 

      Pada dzohir ayat tersebut, al-Quran memberi informasi bahwa Allah swt. 

menjadikan umat islam sebagai umat yang tengah-tengah. Kata kunci dari 

yang bernuansakan tuntunan untuk bermoderat terletak pada redaksi  ًة امَُّ

سَطًا  Ibnu ‘Asyur memberikan sudut pandang penafsiran detail pada redaksi .وَّ

tersebut. Penafsiran Ibnu ‘Asyur tidak lepas dari teori maqasid al-Quran 

yang telah beliau jabarkan dalam mukaddimah kitabnya. Dalam 

penafsiranya, Ibnu ‘Asyur menjelaskan bahwa sikap moderat 

terklasifikasikan pada empat aspek yang terindikasi menjadi aspek nilai 

penting dalam penerapan konsep moderasi beragama. Empat aspek nilai-

                                                 
14 Salim Ashar, Dian Erwanto, Metodologi Penelitian Tafsir al-Qur’an (Yogyakarta: 

Bintang Semesta Media, 2023). 35. 
15 Qs. Al-Baqarah, 143. 



143 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

nilai tersebut adalah tawasut akhlak, tawasut agama, tawasut syari’at, dan 

tawasut akidah. 

      Pertama, tawasut dalam akhlak yakni adalah dengan berkeseimbangan 

antara dua akhlak yang terlalu berat sebelah sehingga terkategori sebagai 

akhlak yang buruk.16 Akhlak yang buruk jika dibiarkan tanpa adanya 

pengendalian dengan menyeimbangkannya maka akan menjadi watak dan 

karakter negatif. Dalam hal ini sebagai contoh seseorang yang terlalu 

menghambur-hamburkan hartanya maka ia terjebak dalam karakter boros, 

sedangkan terlalu menyimpan hartanya dan tidak ditasarufkan dengan baik 

maka iya terjerumus dalam karakter kikir, sehingga tawasut diantara 

keduanya adalah karakter dermawan. Sehingga dapat dipahami bahwa 

akhlak dapat membentuk karakter pada diri seseorang. Hal ini menekankan 

bahwa akhlak begitu urgen dalam aspek kehidupan karena berpengaruh 

dalam membentuk karakter yang berdampak pada tatanan masyarakat. 

      Untuk itu, maka implementasi serta implikasi dari tawasut akhlak ini 

terklasifikasi atas dua hal: 

1. Individu 

Akhlak individu mencakup sikap, minat, kebutuhan kemampuan dan 

nilai-nilai yang mempengaruhi perilaku dan interaksi. Artinya, bahwa 

karakter yang kemampuan yang ada pada diri seseorang yang 

dampaknya akan kembali pada dirinya sendiri. Selain itu juga, akhlak 

individu tergantung bedasarkan nilai-nilai yang diyakini sehingga 

menentukan pada gaya hidup sesorang. Dalam hal ini, al-Quran 

memuat nilai-nilai yang yang secara spesifik berorientasi pada akhlak 

individu yaitu pada Luqman 19. 

2. Sosial 

Akhlak dalam aspek kehidupan yang sosialis, adalah sikap untuk 

saling menghargai, menciptakan lingkungan yang harmonis dan 

toleransi serta adanya rasa kepedulian terhadap lingkungan. Rasa 

                                                 
16 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 18. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


144 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

kepedulian terhadap lingkungan dapat diwujudkan dengan ikut andil 

dan mengambil peran dalam menciptakan hubungan yang harmonis 

demi kemaslahatan umat bersama. Dalam prespektif agama, 

kerukunan antar sesama merupakan perkara dunia yang bernilai baik 

yang kemudian akan menjadi nilai positif untuk kehidupan akhirat. 

Disisi lain munculnya konflik itu didasari oleh perbedaan pendapat 

yang biasanya mengarah pada saling berbantah-bantahan, meskipun 

perebedaan pendapat merupakan hal yang tidak bisa dihindari dan 

menjadi watak asli manusia. Dalam hal ini, al-Quran memuat nilai-

nilai yang yang secara spesifik berorientasi pada akhlak sosial yaitu 

pada al-Anfal 46.17  

      Kedua, tawasut dalam agama. Yang dimaksud dengan tawasut agama 

adalah sikap yang seimbang dalam ajaran keagamaan. Ajaran yang dipegang 

umat islam dari risalah nabi Muhammad saw, mengajarkan akan 

keselarasan agama yang dibawa oleh para nabi terdahulu. Umat islam tidak 

berlebihan-lebihan dalam urusan agama tidak seperti umat Yahudi dan 

Nasrani. Ibnu ‘Asyur memberikan interpretasi pada ayat redaksi سَطًا ةً وَّ  امَُّ

sebagai aspek keseimbangan dalam agama dengan mencantumkan 

penjelasan Fakhruddin ar-Razi bahwa boleh memaknai سَطًا ةً وَّ  sebagai امَُّ

bentuk kemoderatan umat islam dalam agama dengan antara tidak berlebih-

lebihan dan tidak lalai.18 Sikap berlebih-lebihan dan lalai dalam urusan 

agama dapat mengarah pada kesesatan bahkan pengingkaran terhadap 

risalah yang dibawa oleh para rasul. Para rasul Allah swt. dibekali dan 

dijamin akan kejujuran, kecerdasan, menyampaikan risalah, dan dapat 

dipercaya sehingga dengan demikian apa-apa yang disampaikan oleh para 

rasul wajib hukumnya untuk ditaati. Begitupun mengenai isi ajarannya, 

bahwa risalah yang dibawa oleh para rasul terdahulu hingga nabi 

Muhammad saw. memiliki satu visi dan misi yang sama yakni mengajarkan 

                                                 
17 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol, 10, 31. 
18 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 18. 



145 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

ke-tauhidan. Sehingga seharusnya pola pikir dan keimanan seluruh umat 

terdahulu hingga nabi Muhammad adalah sama tanpa menegasikan satu 

diantara lainnya. Inilah yang kemudian dikehendaki sebagai bentuk 

keseimbangan dalam urusan agama. Dalam hal ini, al-Quran memuat nilai-

nilai tawasut yang yang berorientasi pada agama yaitu pada al-Maidah 77. 

      Ketiga, tawasut dalam Syari’at. Ibnu ‘Asyur memberikan penafsiranya 

masih pada redaksi ayat yang sama bahwa pada satu sisi ayat ini merupakan 

dasar argumentasi terhadap kesepakatan para ulama’ yang memiliki 

kapsitas dalam menggali hukum syari’at terhadap suatu metode 

penerjemahan syari’at yang yang diakui, yakni yang dalam kelestariannya 

terus berlangsung secara runtut atau mutawa>tir, serta menjadi dasar 

argumentasi atas pengetahuan mengenai ajaran pokok agama. Kesepakatan 

para ulama’ dalam islam disebut ijma’, dalam pengertian luasnya yakni 

kesepakatan para ulama’ atas penisbatan perkataan, ucapan, atau sifat yang 

diambil dari nabi Muhammad saw. sebagai sesuatu yang ditetapkan sebagai 

syari’at. Sehingga dengan demikian bagi orang yang mengingkari 

kesepakatan ulama’ maka berpotensi kekufuran atas dirinya. Namun, 

apabila pada ayat ini dikaitkan dengan perihal dijadikannya umat islam 

sebagai umat yang tangah-tengah, maka ayat ini tidak serta merta dapat 

dijadikan sebagai landasan dalam ijma>’ ulama’ mujatahid atas  

pengamatan dan ijtihad, kecuali sudah menjadi kebiasaan dikatakan bahwa 

ayat ini menjadi dalil atas hal itu. Ketika Allah swt. memberikan kabar 

bahwa umat islam dijadikan sebagai umat yang tengah-tengah maka yang 

kita ketahui bahwa tengah-tengah itu berarti pilihan yang tepat antara dua 

sisi keekstreman. Allah swt. menyempurnakan akal manusia terkhusus pada 

umat islam dengan menumbuhkan pada akal dengan terbiasa dalam 

berkeyakinan yang s}ahih serta menjahui angan-angan yang buruk yang 

menjadikan umat terjerumus dalam kesesatan. Adapun dalam urusan 

syari’at, kebiasaan dalam  menerima syari’at dari jalan yang telah 

dirumuskan oleh para ulama, dan pengambilan ketetapan hukum dengan 

melalui dedukasi dan penalaran ulama serta dengan pemahaman yang 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


146 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

umum. Meskipun pada dasarnya umat manusia diberi kesempurnaan oleh 

Allah swt. berupa sempurnanya akal, akan tetapi jika dalam urusan syari’at 

tetap harus menyandarkan pada pendapat ulama’ yang notabene memiliki 

kapasitas dan sepesialisasi keilmuan yang dapat dijadikan pedoman 

sehingga tidak terjerumus dalam kesesatan pada masalah akidah dan 

kesalahan dalam urusan syari’at atau hukum. Dalam hal ini, al-Quran 

memuat nilai-nilai tawasut dalam syariat yaitu pada an-Nisa 59. 

      Keempat, tawasut dalam akidah. Para ulama’ membedakan 

permasalahan akidah dan syari’at pada disiplin keilmuan tersendiri. Jika 

diamati lebih dalam antara akidah dan syari’at memiliki problematika yang 

berbeda-beda karena arah pembahasan yang tidak sama. Diskursus syari’at 

lebih menekankan pada aspek hukum-hukum yang berkaitan dengan 

amaliah ibadah sehari-sehari serta aturan-aturan dalam bermu’ama>lah. 

Sedangkan akidah lebih mengarah pada aspek konsep keyakinan memahami 

eksistensi Tuhan sebagai entitas yang mewujudkan segala sesuatu serta 

pembuat aturan-aturan yang terbingkai dalam hukum syari’at, yang 

seringkali terjadi adanya perbedaan di dalamnya. Pada aspek tawasuth 

syari’at dan akidah berorientasi pada sisi keseimbangan yang sama, yakni 

penetapan hukum serta mencari dalil argumentasinya dinisbatkan pada 

ulama’ sedangkan pemahaman atas produk hukum yang telah ditetapkan 

menjadi konsumsi bagi para umat.19 Lebih lanjut, Ibnu ‘Asyur memberikan 

penjelasan bahwa kebenaran atas sesuatu itu bervariasi tergantung pada 

setiap bangsa atau negara dan pada setiap individu. Dalam hal ini, al-Quran 

memuat nilai-nilai tawasut dalam akidah yaitu pada Ali Imron 105.20  

      Di dalam penjelasan tafsirnya, pada pembahasan tawasuh syari’at dan 

akidah di atas, keriteria ulama’ yang dalam kesepakatanya boleh diikuti oleh 

para umat, yakni para ulama tidak boleh menyepakai sesuatu yang dapat 

menjerumuskan umat pada kesesatan baik karena kesengajaan maupun 

                                                 
19 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 19. 
20 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 19. 



147 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

kesalahan.21 Bersepakat pada kesesatan yang dilakukan secara sengaja 

maka itu bertentangan dengan sifat adil bagi seorang ulama’. Dalam tradisi 

keilmuan islam, kredibilitas seorang ulama sangat diperhatikan dan 

diseleksi secara detail yang salah satunya adalah penetapan sifat adil bagi 

seorang ulama’. Sehingga sifat ‘adil bagi seorang ulama itu sangat penting 

karena akan berpengaruh pada kualitas subjektif umat. Selain itu, 

kesepakatan yang dapat menjerumuskan pada kesesatan juga tidak boleh 

terjadi karena kesalahan atau kesengajaan, karena kesalahan itu sendiri 

adalah sesuatu yang bertentangan dengan penciptaan atas kebenaran 

berpendapat, 22 sehingga jika salah satu diantara ulama’ berbuat suatu 

kesalahan dalam analisisnya, maka tidak boleh bagi ulama’ lain bersepakat 

atas pendapatnya. 

 

D. Kontekstualisasi Ayat Moderasi dalam Kehidupan 

      Sikap moderat dalam beragama yang terkonsep dalam konsep moderasi 

beragama dalam al-Quran sural al-Baqarah ayatt 143 yang ditinjau dari 

prespektif maqasid al-Quran terdapat nilai-nilai yang berkaitan antara satu 

dengan lainya.  Bentuk daripada nilai-nilai tersebut dapat disesuaikan 

dengan fakta fenomena yang terjadi pada saat ini, maka metodologi ini lebih 

pada dialektika nash dan realitas,23 Dalam beberapa kasus aksi teror yang 

terjadi, munculnya kelompok yang terlalu gampang menkafirkan, serta 

kelompok-kelompok yang berpikiran liberal dan sekuler menunjukkan 

adanya ketidak seimbangan diantara dua sisi dari beberapa aspek 

kehidupannya.  

      Dengan adanya ketidak seimbangan ini kemudian berpengaruh pada 

dinamika kehidupan bermasyarakat yang berpotensi mengarah pada 

perdebatan, pertikaian dan perpecahan dikalangan masyarakat Moderasi, 

dalam berbagai penafsirannya, menekankan pentingnya menjaga 

                                                 
21 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 20.  
22 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 2, 20. 
23 Dian Erwanto Salim Ashar, Metodologi Penelitian Tafsir Al-Qur’an (Yogyakarta: 

Bintang Pustaka, 2022). 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


148 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

keseimbangan atau moderasi dalam perilaku, moral, dan sikap ketika 

berinteraksi dengan individu atau organisasi negara.24 

      Indonesia merupakan salah satu negara dengan jumlah penduduk 

muslim terbesar di dunia, dan dengan banyaknya kasus aksi teror yang 

mengatas namakan agama sebagai dalil pergerakannya, yang sehingga 

kemudian banyak yang beranggapan bahwa islam mengajarkan nilai-nilai 

kekerasan yang berujung pada peperangan. Ditambah lagi munculnya 

organisasi besar islam dengan pengikutnya lintas negara yang secara terang-

terangan melakukan aksi teror dengan berbagai perencanaanya yang 

terorganisir, yang menambah stigma banyak orang terhadap agama islam 

sebagai agama yang mengajarkan kekerasan, akibatnya, ajaran Islam 

terbebas dari ekstremisme dan radikalisme karena ajaran tersebut 

menekankan keseimbangan dan keadilan. Islam menekankan keseimbangan 

dan keadilan, yang bertentangan dengan ekstremisme dan radikalisme.25 

      Padahal, islam tidak mengajarkan kekerasan. justru sebaliknya, islam 

mengajarkan tentang kemoderatan, sikap tengah-tengah diberbagai aspek 

kehidupan mulai dari sikap tengah-tengah dalam hal akhlak, agama, akidah, 

dan syari’at. Keempat aspek ini merupakan bentuk interpretasi terhadap al-

Quran surat al-Baqarah ayat 143 dan didukung dengan ayat-ayat lain 

seacara tematik,26 yang mengindikasikan adanya nilai-nilai untuk bersikap 

moderat.  Nilai-nilai yang terkandung di dalamnya memiliki relevansi 

keterkaitan dengan kondisi masyarakat yang majmuk, yang terdapat 

berbagai macam warna masyarakat. dengan berbekal nilai-nilai tersebut.  

      Bedasarkan oalahan data yang peneiliti kaji dengan bedasarkan sumber-

sumber primer dan sekunder, ditemukan adanya relevansi atas nilai-nilai 

                                                 
24 K. Harto, Development of Islamic Religious Education Learning with Wasatiyah 

Islam Insight. (Semesta Aksara, 2021). 
25 Andy Hadiyanto, Kinkin Yuliaty Subarsa Putri, and Luthfi Fazli, “Religious 

Moderation in Instagram: An Islamic Interpretation Perspective,” Heliyon 11, no. 4 

(February 2025): e42816, https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2025.e42816. 
26 Rahmat Hidayatullah, “Kearifan Lokal Dan Moderasi Beragama: Sinergi Untuk 

Perdamaian,” Journal for Islamic Studies 8, no. 2 (2025), 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i2.1874. 



149 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

tersebut serta keterkaitanya antara satu dengan lainya yang sesuai dengan 

indikator konsep moderasi beragama, adalah  sebagai berikut: 

1. Relevansi Tawasuth dalam Akhlak Sosial  

      Wajah agama tergantung pada pemeluknya, Agama memiliki dua 

kekuatan seperti dua sisi mata uang. Satu sisi agama dapat muncul 

sebagai gaya sentripetal, yang menenggelamkan ikatan-ikatan 

primordial. Di sisi lain, agama juga dapat menjadi gaya yang memecah 

belah (sentrifugal) yang dapat menghancurkan keharmonisan.27 Maka  

salah satu bentuk tawasut disisi sosial akhlak adalah dari implementasi 

konsep al-‘Adl merujuk pada pelaksanaan kewajiban dalam aspek 

keyakinan dan hukum syariat, dengan kolaborasi dalam tanggung jawab, 

penolakan terhadap ketidakadilan, sikap objektif, dan pemenuhan hak-

hak individu.28  

      Dimensi praktik publik mengacu pada ekspektasi sosial bahwa orang-

orang beragama berpartisipasi dalam kegiatan komunal serta 

berpartisipasi dalam layanan dan kegiatan keagamaan publik. Dimensi 

praktik, Dimensi pengalaman beragama mengacu pada ekspektasi sosial 

bahwa orang-orang beragama cenderung memiliki semacam kontak 

dengan Tuhan, yang secara emosional memengaruhi kehidupan 

seseorang.29 

      Karakter penakut atau yang biasa dikenal dengan karakter plegmatis 

dapat mengarah pada sisi negative karena lebih cenderung 

menggantungkan tanggung jawab pada orang lain. Plegmatis merupakan 

karakter yang memiliki sifat pendiam akan tetapi di dalam diamnya ada 

ia mengamati, kurang semangat, dingin, kurang teratur, namun 

                                                 
27 Turhamun, “Implementation of Religious Moderation in the Non-Formal 

Education in Forming a Multicultural Society,” International Journal of Social Science and 

Religion (IJSSR), January 3, 2024, 1–22, https://doi.org/10.53639/ijssr.v5i1.196. 
28 Faros Nur Muhammad, “Implementasi Sikap Pemimpin Transformatif Dalam 

Perspektif Al-Qur’an,” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 5, no. 1 (June 30, 2024): 

70–89, https://doi.org/10.62109/ijiat.v5i1.55. 
29 Imam Subchi et al., “Religious Moderation in Indonesian Muslims,” Religions 13, 

no. 5 (May 17, 2022): 451, https://doi.org/10.3390/rel13050451. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


150 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

kepribadian yang terdapa karakter seperti ini akan berhasil dengan jika 

dibawah tekanan orang lain dan memiliki sisi keunikan yakni sebagai 

pendengar yang baik.30 dalam konteks kepemimpinan, karakter 

plegmatis merupakan karakter yang terkesan penakut, dalam artian 

karakter ini lebih condong terhadap sikap diam kurang terlalu berani 

untuk membawa inivasi serta perubahan atas permasalah yang ada. 

      Dengan demikian, dapat dipahami bahwa bentuk Tengah-tengah 

antara dua karakter yang ekstream pada contoh tersebut adalah karakter 

pemberani. Karakter pemberani merupakan karakter Tengah-tengah 

yang harus ada pada masing-masing individu umat khususnya umat 

muslim karena pada dasarnya manusia adalah pemimpin. Singkatnya, 

bahwa karakter pemberani tidak hanya harus dimiliki oleh seorang 

pemimpin secara structural, akan tetapi juga semua manusia harus 

memilikinya karena karakter pemberani merupakan wujud dari 

keseimbangan anatar dua karakter yang ekstrem. 

      Sedangkan karakter dalam lingkup sosial, dalam artian penerapan 

serta dampaknya yang banyak bersinggungan langsung dengan aspek 

sosial, biasanya, mengakui hak individu untuk menjalankan keyakinan 

mereka secara bebas adalah komitmen sosial, yang melambangkan upaya 

kolektif untuk memelihara rasa saling menghormati,31 dalam hal ini 

sebagai contoh fenomena yang terjadi saat ini adalah menyebarnya 

ideologi liberal yang dapat mengubah pola piker manusia yang lebih pada 

kebebasan tanpa terikat oleh aturan agama. Ada juga seseorang dalam 

beragama ia overly religious tanpa didasari pemahaman terhadap ajaran 

agama secara mendalam, maka beberapa dinamika dan tantangan 

sosiologis di dalam negeri, antara lain (1) maraknya radikalisme agama 

                                                 
30 Frida Murtinasari, “Pengaruh Tipe Kepribadian Dan Karakter Siswa (Koleris, 

Plegmatis, Sanguinis Dan Melankolis) Terhadap Pemahaman Konsep Bentuk Segiempat,” 

Unisda Journal of Mathematics and Computer Science Vol 8 No 2 (2022), http: 
31 Loso Judijanto and Mochamad Gilang A Mubarok, “Religious Moderation in 

Indonesia: Government and Community Organization Initiatives in Fostering Tolerance 

Among Religious Communities,” International Journal of Society Reviews (INJOSER) 2, no. 

1 (2024): 160~173. 



151 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

yang berujung pada aksi terorisme, (2) maraknya liberalisme yang 

meninggikan akal sehingga melemahkan otoritas kitab suci sebagai 

sumber kebenaran, dan (3) maraknya politik identitas,32 ketiga hal 

ekstrem yang sangat mempengaruhi pola prilaku seseorang dan 

berdampak pada dinamika sosial khususnya pada aspek akhlak. 

2. Relevansi Tawasuth dalam Agama  

      Keterikatan manusia dengan agama mempengaruhi semua aspek 

kehidupan mulai dari gaya hidup, pola pikir, hubungan sosial, dan lain 

sebagainya. Hal ini didasari oleh isi ajaran yang terinterpretasikan dalam 

aturan-aturan di dalam agama, tawasut dalam agama lebih pada 

representasi pandangan, sikap, perilaku, etika, dan hubungan 

keagamaan yang moderat, tidak berlebihan dalam merepresentasikan 

nilai agama, baik dalam dimensi teologis, ritual, dan sosial maupun 

dalam politik.33 Jika dalam agama, apabila kita melihat di belahan dunia 

ini ada banyak agama yang ditemui, seperti Islam, Hindu, Kristen, 

Konghucu, dan Budha sebagai agama yang diakui, akan tetapi tidak bisa 

dipungkiri, belakangan ini muncul konflik yang acap menggunakan 

agama, dan ini menjadi fenomena yang sangat memperihatinkan. 

Sehingga berimbas pada tindakan kekerasan yang sangat menciderai 

nilai-nilai dasar keberagamaan itu sendiri,34 bahkan beberapa kali terjadi 

di Indonesia dan bahkan di kalangan internasional.  

      Jika seorang muslim dalam beragama ia memhamai dari sebuah 

esensi dari agama islam maka ia akan terhindar dari perilaku ekstrem 

yang dapat membahayakan banyak umat manusia, pada hakikatnya, 

islam adalah agama yang tengah-tengah dan mengajarkan tentang 

                                                 
32 Muljono Damopolii et al., “Religious Moderation: A Systematic Literature Review,” 

Muaddib : Studi Kependidikan Dan Keislaman 14, no. 2 (December 27, 2024): 90–105, 

https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.9413. 
33 Rena Latifa et al., “The Intention of Becoming Religiously Moderate in Indonesian 

Muslims: Do Knowledge and Attitude Interfere?,” Religions 13, no. 6 (June 13, 2022): 540, 

https://doi.org/10.3390/rel13060540. 
34 Bandur, “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi Antar-Budaya 

dalam Islam dan Katolik).” 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


152 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

keseimbangan. Islam mendekte umatnya agar selalu memberdayakan 

pengikutnya dengan  melibatkan akal dalam beragama. Maksudnya, 

bahwa umat islam dituntut untuk selalu objektif terhadapa isi ajaran 

agama serta diperintahkan untuk menjadi umat pertengahan yaitu umat 

yang selalu berpikir dan bertindak adil. Di sini, konsep dan praksis 

keagamaan moderat dituntut nabi Muhammad kepada semua umat 

Muslim.35 

      Dalam sejarah tentang agama terkhusus agama samawi yakni islam, 

nasarani dan yahudi, dapat dipahami terdapat perbedaan pola pikir para 

umat pengikutnya. Perbedaan ini mengarah pada ke-ekstreman yang 

menyebabkan hilangnya objektivitas terhadap agama. Salah satu bentuk 

ke-ekstreman Umat yahudi adalah pelanggaran mereka, setelah 

adanayan risalah nabi Isa dan Muhammad saw., terhadap syari’at yang 

telah tercantum di dalam kitab taurat.36 Tampaknya, mayoritas umat 

yahudi memiliki perilaku yang berlebihan dengan menganggap remeh 

suatu ajaran agama. secarantidak langsung menggambarkan pandangan 

mayoritas umat yahudi bahwa mereka seakan-akan membenci ajaran 

agama, meskipun tidak semuanya begitu. Di sisi lain, umat nasrani juga 

terdapat sisi ke-ekstreman yang menjadikan mereka menyimpang dari 

hakikat dari suatu ajaran agama. Bentuk ke-ekstremannya adalah bahwa 

umat nasrani sangat berlebihan dalam mencintai nabi Isa as. Hingga 

menjadikannya sebagai Tuhan dan mengingkari ke Rasulan Muhammad 

saw.37 Menjadikan Isa as. sebagai Tuhan berarti secara jelas 

menunjukkan bahwa umat nasrani menyeketukan Allah sebagai tuhan 

yang maha esa sehingga hal tersebut sudah sangat menyalahi isi ajaran 

agama. Sedangkan umat muslim lebih bisa memposisikan sebagai umat 

yang tengah-tengah, lebih tepatnya bahwa umat muslim mengakui 

                                                 
35 Ali Masykur Musa, Membumikan Islam Nusantara: Respons Islam Terhadap Isu-

Isu Aktual (Jakarta: Serambi, 2014). 109 
36 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 6, 290. 
37 Muhammad Thahir bin ‘Asyur, at-Tahrir wa at-Tanwir, vol 6, 290. 



153 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

adanya para utusan Allah swt. yang ditugaskan untuk menyampaikan 

risalah serta patuh terhadap ajaran yang disampaikan, tidak membenci 

yang berujung pada penginkaran terhadap para utusan bahkan sampai 

membunuhnya seperti yang dilakukan oleh umat yahudi, serta tidak 

berlebihan dalam mencintai nabi Muhammad saw. sebagai utusan 

terakhir dan rasul yang diutus oleh Allah swt. untuk menyampaikan 

ajaran agama terhadap umat terakhir dengan tidak menjadikannya 

tuhan seperti yang dilakukan oleh umat nasrani terhadap nabi Isa as. 

      Dengan demikian, sebenarnya bahwa islam sendiri merupakan agama 

yang mengajarkan umatnya untuk bersikap tengah-tengah, dengan 

melihat bandingan antara ketiga agama pada uraian di atas. Jika umat 

muslim dalam beragama mereka paham terhadap posisinya ia sebagai 

muslim dan islam sebagai agamanya, maka akan tertanam dalam 

mindsetnya tentang moderasi atau keseimbangan. Dalam konteks ini, 

maka bentuk keseimbangan yang paling mendekati yakni antara 

tindakan dan ola pikir yang dapat mengarah pada paham atheisme yang 

dikarenakan bentuk dari pengingkaran para utusan Allah swt. dan 

paham yang mengarah pada kemsuyrikan dengan mengakui adanya 

tuhan lain selain Allah swt. Sehingga dapat disimpulkan bahwa menjadi 

seorang muslim itu sudah merupakan dari wujud keseimbangan, namun 

juga harus perlu dibarengi dengan beragama yang baik dan seimbang, 

untuk beragama yang baik dan seimbang berarti juga harus memahami 

keseimbangan dalam urusan akidah dan syari’at. 

3. Relevansi Tawasuth dalam Akidah  

     Akidah merupakan hal yang sangat prinsip di dalam agama. 

Pembahasan akidah menjadi diskursus yang tidak berhenti-henti mulai 

era ulama’ klasik sampai sekarang hingga menyebabkan perpecahan 

dikalangan internal umat islam.38 Paul F. Knitter mengatakan: “Pada 

                                                 
38 Dian Erwanto, Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-Fatihah 

(Yogyakarta: Deepublish, 2020) 

https://books.google.co.id/books?hl=en&lr=&id=qPhZEQAAQBAJ&oi=fnd&pg=PP1&dq=inf

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


154 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

hakikatnya semua agama adalah sama, jalan yang berbeda, yang menuju 

ke tujuan yang sama.” Maka ini adalah kekeliruan, karna jika para 

pemeluk agama melihat adanya persamaan dalam setiap agama yang 

ada, maka tidak perlu menimbulkan konflik di antara mereka. Semua 

agama mengajarkan hal-hal yang baik, yang mana aspek moralitasnya 

berkaitan dengan kemanusiaan. Namun dalam pemeluk agama dijadikan 

kebenaran dalam keyakinan itu adalah sebuah kesalahan. Hal ini dapat 

ditemukan dalam berbagai peristiwa yang terjadi di masyarakat, terkait 

dengan gesekan antar pemeluk agama di Indonesia yang mena tidak bisa 

membedakan aspek sosial dan akidah.39 Konsep moderat dalam akidah 

dalam hal ini peneliti mengambil contoh sebagai salah satu kelompok 

yang dipandang moderat dalam beragama dalam aspek akidah merujuk 

pada konsep akidah yang diperkenalkan oleh Abu Hasan al-‘Asy’ari yang 

menjadi imam Aswaja. Konsep akidahnya dalam mengkonsepsi Allah swt. 

sebagai tuhan dinilai sangat mengedepankan kehati-hartian untuk 

menghindari kesalahan berpikir dalam memahaminya, mengingat bahwa 

di dalam al-Quran ayat-ayat yang mengarah pada keberadaan tuhan 

terdapat kontradiktif jika dilihat pada dzohir ayat.40 konsep makna 

wasathan dalam ranah akidah yang dimaksukan oleh Ibnu ‘Asyur yakni 

pada dasarnya para umat diberikan akal yang kuat untuk berpikir, 

namun pasti tidak semua mampu untuk memahami secara mendalam, 

maka untuk itu juga harus mengikut pendapat para ulama’ Dengan 

demikian, nilai yang dapat diambil yakni bahwa agama islam 

mengajarkan pola pikir yang lurus (I’tida>l) yang tidak berlebihan pada 

hal tertentu (seimbang). 

4. Relevansi Tawasuth dalam Syari’at  

                                                 
o:_mMvp7aDmMkJ:scholar.google.com&ots=y6e_nsGpww&sig=qbaDreoUcCHVun6W5IKo

xfeImCw&redir_esc=y#v=onepage&q&f=false. 2 
39 Demsy Jura, “Religious Moderation: An Aproach of Religious Life in Indonesia,” 

Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 10 (2021). 
40 Muhammad Adryan and Indo Santalia, “Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian Historis 

Pengaruh Aliran Serta Pokok Teologinya,” Innovative: Journal Of Social Science Research 2, 

no. 1 (June 22, 2022): 754–59, https://doi.org/10.31004/innovative.v2i1.4846. 



155 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

      Metode wasat}iyah dalam syariat tentu merupakan metode yang 

diperoleh dari sumber-sumber Islam yaitu Al-Quran, hadits Nabi, dan 

kaidah-kaidah ushul fiqih atau kaidah-kaidah fiqih yang mengutamakan 

rukhshah dalam hal furu’ (fiqih), namun ketat dalam hal usul (aqidah),41 

Istilah syari’at dalam khazanah islam sudah menjadi identitas keilmuan 

sendiri yakni keilmuan yang membahas seputar aturan-aturan dalam 

agama baik secara khusus maupun umum yang biasa disebut sebagai 

hukum fiqh. Dalam dimensi syari’at, pembahasan yang ada di dalmnya 

terklasifikasikan dalam dua hal yakni us}ul dan furu’.42  

      Asal usul gagasan moderasi Islam atau yang disebut Wasathiyatul 

Islam, dapat dikaitkan dengan kekhawatiran yang berkaitan dengan dua 

madzhab dan gerakan yang berbeda dalam agama Islam. Konsep dan 

lintasan awal ditandai oleh sudut pandang dogmatis yang menganggap 

Islam sebagai agama yang tidak dapat diubah yang tidak memungkinkan 

adanya modifikasi atau diskusi dalam doktrinnya, khususnya dalam hal-

hal yang berkaitan dengan keyakinan, ibadah, yurisprudensi, dan 

transaksi.43 

Berdasar pada pandangan Ibnu ‘Asyur atas interpretasinya terhadap 

maksud dari salah satu bentuk wasathiyah, maka hukum-hukum 

permasalahan fiqh yang masuk kategori furu’ memungkinkan untuk 

berubah-ubah sesuai dengan kondisi dan zaman. Sehingga tidak menjadi 

hal yang mengherankan apabila dalam permaslahan fiqh terdapat 

banyak sekali perbedaan pendapat dikalangan para ulama’  

Contoh contoh: Hukuman potong tangan bagi koruptor itu telah ditetapkan 

oleh nash-nash agama, baik al-Qur'an, sunah Nabi, maupun keputusan Abu 

Bakar dan Umar, akan tetapi, ada riwayat lain dari Umar sebagai berikut: 

                                                 
41 Benny Afwadzi and Miski Miski, “Religious Moderation in Indonesian Higher 

Educations: Literature Review,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 22, no. 2 (December 31, 

2021): 203–31, https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.13446. 
42 Dian Erwanto, Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-Fatihah. 35 
43 Khairulman Akbar Hutagalung, “Challenges of Religious Moderation in The 

Context of Radicalism,” International Journal of Advanced Multidisciplinary 2, no. 3 

(December 26, 2023): 840–53, https://doi.org/10.38035/ijam.v2i3.424. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


156 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Umar tidak melaksanakan praktik potong tangan pada tahun paceklik. Saat 

itu, Umar menolak untuk melaksanakan hukuman potong tangan bagi 

pencuri, dengan berkata, "Tahun ini aku tidak akan memotong tangan 

pencuri.44 Dari sini, maka dapat kita ambil hikmahnya bahwa dalam aspek 

syari’at jangan sampai terjebak dalam dua sisi yang ekstrem yakni jumud 

artinya tidak mau menerima perubahan dan rasionalis yakni terlalu 

mngedepankan akal logika yang padahal di dalam beragama selain 

menggunakan akal juga harus dibarengi dengan dalil nash al-Quran dan 

hadis, maka jalan tengahnya adalah mengikut pada ulama’ yang sesuai 

dengan kondisi dialami serta mengetahui kaidah-kaidah hukumnya tanpa 

menegasikan pandangan ulama’ yang lain. Konsep yang demikianlah 

memiliki nilai toleransi dan mengarah pada perilaku bermusyawarah ketika 

terjadi perbedaan ditengah-tengah umat. 

Skema Kerangka Penelitian  

 

E. Kesimpulan 

      Dalam penelitian ini mengkaji tema besar yakni moderasi agama untuk 

mengungkap bagaimana bentuk sikap moderat di dalam al-Quran. Dari ayat-

ayat yang ditemukan sebagai indikator dari sikap kemoderatan, ternyata itu 

merujuk pada satu redaksi dalam Qs. Al-Baqarah ayat 143. lebih tepatnya 

pada redaksi ummatan wasat}an. Dari redaksi ummatan wasat}an ini 

                                                 
44 Andi Mardika, “The Application of Moderation Values in Islamic Criminal Law,” 

Moderation: Journal of Religious Harmony 1, no. 2 (2024), 

https://doi.org/10.47766/moderation.v1i2.4819. 

Sikap 
Moderat

Akhlak

Individu

Luqman 19

Apatis Plegmatis

Toleran

Sosial

al-Anfal 46

lriberal overly 
religious

agamis-
nasionalis

Agama

al-Maidah 77

Cinta yang 
ekstrem

Benci yang 
ekstrem 

objektivitas terhadap 
ajaran

Akidah

Ali Imran 105

Murji'ah Mu'tazilah

Ittiba' pada 
ulama

Syari’
at

an-Nisa 
59

Jumud Rasionalis

Ittiba' pada 
ulama



157 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

kemudian dikaji melalui kitab tafsir at-Tahri> wa at-Tanwir karya Ibnu 

‘Asyur dengan pendekatan Maqashid al-Quran. Dari kajian tersebut ternyata 

ditemukan adanya kesesuain dan korelasi antara interpretasi Ibnu ‘Asyur 

dengan indikator komoderatan yang diperkenalkan oleh Kementrian Agama 

Replubik Indonesia. Hasil kajian yang ditemukan ini sebagai berikut: 

Pertama, Interpretasi redaksi ummatan wasat}an ditemukan empat aspek 

yang dikehendaki, diantarnya: Tawasuth dalam Akhlak Sosial, Tawasuth 

dalam Agama, Tawastuh dalam Akidah dan Tawasuth dalam Syari’at. Dari 

keempat aspek tersebut ditemukan adanya korelasi atau keterkaitan dengan 

indikator dalam konsep moderasi beragaama.  

      Adapaun keterkaitanya adalah sebagai berikut: Relevansi tawasuth 

akhlak diantara penakut dan pemberani, Relevansi Tawasuth agama 

diantara ekstrim cinta dan ekstrim benci, Relevasnsi Tawasuth akidah 

diantara Liberalis dan Ekstrimis dan Relevansi Tawasuth syari’at diantara 

terlalu rasional dan jumud. Dengan adanya relevansi pada point nomer 2, 

maka dari hasil peneitian ini bahwa Qs. Al-Baqarah ayat 143. Berorientasi 

pada tiga aspek maqashid al-Quran prespektif Ibnu ‘Asyur, yakni: Al-Is}la>hu 

al-I’tiqa>d wa at-Ta’li>mu al-‘Aqdi,  Tadzhi>bu al-Akhlaq, Siya>sah al-Ummah dan At-

Tasyri’. 

 

Refrensi 

Adryan, Muhammad, and Indo Santalia. “Aliran Asy’ariyah: Sebuah Kajian 

Historis Pengaruh Aliran Serta Pokok Teologinya.” Innovative: 

Journal Of Social Science Research 2, no. 1 (June 22, 2022): 754–59. 

https://doi.org/10.31004/innovative.v2i1.4846. 

Afwadzi, Benny, and Miski Miski. “Religious Moderation In Indonesian 

Higher Educations: Literature Review.” ULUL ALBAB Jurnal Studi 

Islam 22, no. 2 (December 31, 2021): 203–31. 

https://doi.org/10.18860/ua.v22i2.13446. 

Akbar Hutagalung, Khairulman. “Challenges of Religious Moderation in The 

Context of Radicalism.” International Journal of Advanced 

Multidisciplinary 2, no. 3 (December 26, 2023): 840–53. 

https://doi.org/10.38035/ijam.v2i3.424. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


158 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Ali Masykur Musa. Membumikan Islam Nusantara: Respons Islam Terhadap 

Isu-Isu Aktual. Jakarta: Serambi, 2014. 

Ali Muhtarom. Moderasi Beragama: Konsep, Nilai Dan Strategi 

Pengembangannya Di Pesantren. Jakarta Selatan: Yayasan Talibuana 

Nusantara, 2020. 

Arifinsyah, Safria Andy. “The Urgency of Religious Moderation in Preventing 

Radicalism in Indonesia.” Essensia 12, no. 1 (n.d.): 2020. 

Bandur, Hironimus. “Moderasi Beragama di Indonesia (Perspektif Adaptasi 

Antar-Budaya dalam Islam dan Katolik).” Jurnal Alternatif Wacana 

Ilmiah Interkultural 10, no. 2 (October 13, 2022). 

https://doi.org/10.60130/ja.v10i2.63. 

Damopolii, Muljono, M. Shabir Umar, Muhammad Alqadri Burga, and Muh. 

Idhul Awal. “Religious Moderation: A Systematic Literature Review.” 

Muaddib : Studi Kependidikan Dan Keislaman 14, no. 2 (December 27, 

2024): 90–105. https://doi.org/10.24269/muaddib.v14i2.9413. 

Demsy Jura. “Religious Moderation: An Aproach of Religious Life in 

Indonesia.” Jurnal Inovasi Penelitian 1, no. 10 (2021).. 

Dian Erwanto. Tiga Permata Agama Kajian Ushul Dan Furu Surat Al-

Fatihah. Yogyakarta: Deepublish, 2020.  

Faros Nur Muhammad. “Implementasi Sikap Pemimpin Transformatif 

Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Izzatuna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir 5, no. 1 (June 30, 2024): 70–89. 

https://doi.org/10.62109/ijiat.v5i1.55. 

Frida Murtinasari. “Pengaruh Tipe Kepribadian Dan Karakter Siswa 

(Koleris, Plegmatis, Sanguinis Dan Melankolis) Terhadap 

Pemahaman Konsep Bentuk Segiempat.” Unisda Journal of 

Mathematics and Computer Science Vol 8 No 2 (2022): (2022). http: 

Hadiyanto, Andy, Kinkin Yuliaty Subarsa Putri, and Luthfi Fazli. “Religious 

Moderation in Instagram: An Islamic Interpretation Perspective.” 

Heliyon 11, no. 4 (February 2025): e42816. 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2025.e42816. 

Haris Nasution. Teologi Islam Aliran-Aliran Sejarah Analisa Perbandingan. 

Jakarta: UI-Press, 1986. 

Hidayatullah, Rahmat. “Kearifan Lokal Dan Moderasi Beragama: Sinergi 

Untuk Perdamaian.” Journal for Islamic Studies 8, no. 2 (2025). 

https://doi.org/10.31943/afkarjournal.v8i2.1874. 



159 

Alvin Rohmatul Maulana, Farhan Masrury, Dian Erwanto 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78 

Huda, Khoirul. “Fenomena Pergeseran Konflik Pemikiran Islam dari 

Tradisionalis vs Modernis ke Fundamentalis vs Liberalis.” ISLAMICA: 

Jurnal Studi Keislaman 3, no. 2 (January 22, 2014): 20. 

https://doi.org/10.15642/islamica.2009.3.2.20-42. 

Iwan Kurniawan. Moderasi Beragama Sebagai Pilar Melawan Fanatisme” 

Literasi Moderasi Beragama Di Indonesia. Bengkulu: CV. Zigie 

Utama, 2019. 

Judijanto, Loso, and Mochamad Gilang A Mubarok. “Religious Moderation in 

Indonesia: Government and Community Organization Initiatives in 

Fostering Tolerance Among Religious Communities.” International 

Journal of Society Reviews (INJOSER) 2, no. 1 (2024): 160~173. 

Junaidin. “Pemerintahan Ali Bin Abi Thalib Dan Permulaan Konflik Umat 

Islam: Peristiwa Tahkim.” FiTUA: Jurnal Studi Islam 1, no. 1 (April 

3, 2020): 33–48. https://doi.org/10.47625/fitua.v1i1.227. 

K. Harto. Development of Islamic Religious Education Learning with 

Wasatiyah Islam Insight. Semesta Aksara, 2021. 

Kurniasih, Imas, Rifqi Rohmatulloh, and Ibnu Imam Al Ayyubi. “Urgensi 

Toleransi Beragama Di Indonesia.” Jazirah: Jurnal Peradaban dan 

Kebudayaan 3, no. 1 (August 1, 2023): 185–93. 

https://doi.org/10.51190/jazirah.v3i1.62. 

Latifa, Rena, Muhamad Fahri, Imam Subchi, and Naufal Fadhil Mahida. 

“The Intention of Becoming Religiously Moderate in Indonesian 

Muslims: Do Knowledge and Attitude Interfere?” Religions 13, no. 6 

(June 13, 2022): 540. https://doi.org/10.3390/rel13060540. 

Mardika, Andi. “The Application of Moderation Values in Islamic Criminal 

Law.” Moderation : Journal of Religious Harmony 1, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.47766/moderation.v1i2.4819. 

Muh{ammad T{a>hir Ibnu ‘A<syu>r. Tafsi>r At-Tah{ri>r Wa at-Tanwi>r. 

Tuni>s: Da>rr at-Tunisiyyah, 1984. 

Nurdin, Fauziah. “Moderasi Beragama Menurut Al-Qur’an Dan Hadist.” 

Jurnal Ilmiah Al Mu’ashirah: Media Kajian Al-Qur’an Dan Al-Hadits 

Multi Perspektif 18, no. 1 (2021): 59–70. 

Salim Ashar, Dian Erwanto. Metodologi Penelitian Tafsir Al-Qur’an. 

Yogyakarta: Bintang Pustaka, 2022. 

Samson Rahman, Tajudidin. Nilai-Nilai Moderasi Dalam Akidah, Syariat, 

Dan Akhlaq. Jakarta Timur: Pustaka al-Kautsar, 2020. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.78


160 
Moderasi Beragama dalam al-Quran Pendekatan Maqashid al-Quran  

Prespektif Ibnu ‘Asyur 

 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Subchi, Imam, Zulkifli Zulkifli, Rena Latifa, and Sholikatus Sa’diyah. 

“Religious Moderation in Indonesian Muslims.” Religions 13, no. 5 

(May 17, 2022): 451. https://doi.org/10.3390/rel13050451. 

Turhamun. “Implementation of Religious Moderation in the Non-Formal 

Education in Forming a Multicultural Society.” International Journal 

of Social Science and Religion (IJSSR), January 3, 2024, 1–22. 

https://doi.org/10.53639/ijssr.v5i1.196. 

 


