Tafasir

Volume 3 Number 2 December 2025
DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

CONSENSUS IN TAFSIR ON THE MEANING OF AL-
FATA IN SURAH AL-KAHF [18]:60 A MODERN AND
CONTEMPORARY TAFSIR PERSPECTIVE

Fitri Meliani
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Abstract

This paper examines Ijma’ fi al-Tafsir regarding the meaning of al-fata in @S al-
Kahfi [18]:60 from the perspective of modern—contemporary exegetes. Using library
research with a descriptive—analytical approach, it analyzes five tafsir works: al-
Wasit (Tantawi), Tafsir Asy-Sya‘rawi, Tafsir al-Azhar (Hamka), al-Mishbah
(Quraish Shihab), and Zahratu al-Tafasir (Abu Zahrah). The results identify two
typologies: (1) citing and accepting Ijma’ fi al-Tafsir, as done by Tantawi, Asy-
Sya‘rawi, Hamka, and Quraish Shihab, who affirm al-fata as Yiusha‘bin Niun based
on authentic hadiths and the view of the majority; and (2) not explicitly citing Ijma’,
as in Abu Zahrah'’s interpretation, which maintains the general meaning of the term.
These findings highlight the dynamic application of Ijma’ fi al-Tafsir in the modern—
contemporary era, shaped by each exegete’s methodological framework and
interpretive orientation.

Keywords: Ijma’ fi al-Tafsir, al-fata, QS al-Kahfi.

IJMA FI AL-TAFSIR TERHADAP MAKNA AL-FATA PADA
QS AL-KAHFI [18]:60 PERSPEKTIF TAFSIR MODERN
DAN KONTEMPORER

Abstrak

Makalah ini mengkaji Iima’ fi al-Tafsir terhadap makna al-fatd pada QS al-Kahfi
[18]:60 dari perspektif mufasir modern—kontemporer. Penelitian ini menggunakan
metode studi pustaka dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap lima tafsir,
yakni al-Wasit (Tantawi), Tafsir Asy-Sya‘raws, Tafsir al-Azhar (Hamka), al-Mishbah
(Quraish Shihab), dan Zahratu al-Tafasir (Abu Zahrah). Hasil penelitian
menunjukkan dua tipologi sikap: (1) mengutip dan menerima Ijma’ fi al-Tafsir,
sebagaimana dilakukan Tantawi, Asy-Sya‘rawi, Hamka, dan Quraish Shihab yang
menetapkan al-fata sebagai Yusha‘ bin Nun berdasarkan hadis sahih dan
pandangan jumhur; (2) tidak mengutip secara eksplisit Ijma’, seperti Abu Zahrah
yang mempertahankan keumuman lafaz. Temuan ini menegaskan dinamika
penerapan Ijma’ fi al-Tafsir di era modern—kontemporer yang dipengaruhi oleh
metode dan orientasi penafsiran masing-masing mufasir.

Kata Kunci : (Ijma’ fi al-Tafsir, al-Fata, QS al-Kahfi [18]:60)

161


https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2

162
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

Author correspondence
Email: fitrimeliani8120@gmail.com
Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir

A. Pendahuluan

Kajian tafsir al-Qur'an terus mengalami perkembangan seiring
dinamika zaman, baik dari segi metodologi, pendekatan, maupun corak
penafsiran. Salah satu topik penting yang memiliki posisi strategis dalam
usil al-tafsir adalah al-ijma‘ fi al-tafsir, yaitu kesepakatan para mufasir
terhadap makna suatu ayat.! Dalam khazanah tafsir klasik, ijma‘ memiliki
peran penting dalam menjaga stabilitas makna dan otoritas penafsiran. QS
al-Kahfi [18]:60 merupakan salah satu ayat yang sering dijadikan contoh
ayat mujma‘ ‘alayh, khususnya pada istilah al-fata. Mayoritas mufasir klasik
seperti al-Tabari, Ibn Kathir, dan al-Qurtubi sepakat menafsirkan istilah
tersebut sebagai Yusha‘ bin Nun, murid sekaligus pendamping Nabi Musa.
Konsensus ini menjadi bagian dari tradisi penafsiran yang kokoh selama
berabad-abad.

Salah satu bentuk keutamaan yang dianugerahkan Allah SWT kepada
umat Islam dibandingkan umat-umat lainnya adalah adanya kesepakatan
para ulama (ijjma’) dalam menetapkan persoalan-persoalan keagamaan.
Kesepakatan ini dikategorikan sebagai suatu keistimewaan karena diyakini
memiliki otoritas kebenaran yang terjaga dari unsur kesesatan, kekeliruan,
maupun penyimpangan terhadap ketentuan yang telah ditetapkan oleh
syariat. Melalui mekanisme ijma‘ tersebut, Allah SWT memelihara
kemurnian hukum-hukum syariat dari upaya manipulasi pihak-pihak yang
tidak amanah serta dari penyelewengan yang dilakukan oleh golongan yang
menyimpang.?

Iima’ dalam Islam memiliki kedudukan yang sangat penting

Sebagaimana dijelaskan dalam literatur wsil al-figh, legitimasi normatif

! Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu (Riyadh, 2018).
2 Muhammad Afifuddin Dimyati, Irshad Al-Darisin Ila Iima ‘ Al-Mufassirin (Malang: Maktabah
Lisan Araby, 2017).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244


mailto:fitrimeliani8120@gmail.com
https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir

163
Fitri Meliani

ijma‘ sebagal sumber hukum Islam ketiga setelah al-Qur’an dan Hadis
antara lain didasarkan pada firman Allah SWT dalam surah al-Nisa’ [4]:115
yang menyatakan sebagai berikut.

Aiﬂ// -5 l/; O R U S SR U (N (PP EOR S SR w L
S A 5 b sl Jas 8 155 A 58 Bk 5 U5 2l i

~

t _
17 2s Szl

“Siapa yang menentang Rasul (Nabi Muhammad) setelah jelas kebenaran
baginya dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang-orang mukmin, Kami biarkan
dalam kesesatannya dan akan Kami masukkan ke dalam (neraka) Jahanam. Itu

seburuk-buruk tempat kembali.”

Berlandaskan ayat tersebut, ijma‘ memperoleh perhatian yang
signifikan dari para ulama, yang diwujudkan melalui perumusan bagi
pembahasan isu-isu dan problematikanya, penetapan kriteria mengenai hal-
hal yang termasuk dalam cakupannya, serta pendokumentasian hasil kajian
tersebut dalam bentuk karya khusus.® Dalam konteks penafsiran al-Qur’an,
iyma‘ dimaknai sebagai konsensus para ahli tafsir pada suatu periode
tertentu dari umat Nabi Muhammad SAW* mengenai penetapan makna satu
atau beberapa ayat dalam al-Qur’an.

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas Iyjma’ Fi Al-Tafsir dari
berbagai prespektif. Sulaeman (2023)° menelaah pendekatan umum
metodologis dalam Usul at-Tafsir, namun tidak secara spesifik membahas
kedudukan ijma’ sebagai sumber epistemik dalam tafsir. Sementara itu,

studi yang dilakukan oleh Syarif (2022)° dan Saifunnuha (2021)’ cenderung

3 Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy, Ijma’ Fi Tafsir, n.d.

4 Sa’ad Al-Khatib, Mafatih Al-Tafsir (Riyadh: Dar Al-tadmuriyyah, 2010).

> Mukhamad Saifunnuha, “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal Abad Ke-21”
(2021).

6 Riswan Sulaeman, “Pendekatan Metodologis Fahd Ar-Riimi Dalam Ilmu Tafsir” (UIN Syarif
Hidayatullah, 2023).

" Andi Raita Umairah Syarif., “Dimensi Toleransi Pesan Al-Qur’an Di Media Sosial Indonesia
(Studi Epistemologi Fahd Ar-Riimi)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta., 2022).

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

164
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

menyoroti aspek sosial atau lokalitas dalam penafsiran, Adapun dalam
Skripsi yang ditulis oleh Khobirul Amru (2018) melakukan analisis
komparatif terhadap sikap mufasir modern terhadap dua ayat ijma’
mengidentifikasi variasi penerimaan dan penolakannya.! Meskipun
demikian, penelitian-penelitian tersebut belum secara spesifik mengulas QS
al-Kahfi [18]:60, khususnya terkait pemaknaan istilah al-fata, dalam
kerangka tafsir modern dan kontemporer. Oleh karena itu, masih terdapat
celah penelitian yang signifikan untuk mengkaji sejauh mana konsistensi
atau pergeseran makna al-fatd pada ayat ini terjadi, penulis akan mengkaji
apakah ada perbedaan penafsiran antara mufasir klasik dengan penafsiran
mufasir modern dan kontemporer terkait pemaknaan kata Al-fata serta
bagaimana dinamika tersebut mencerminkan interaksi antara tradisi ijma‘
dan pendekatan tafsir pada era modern—kontemporer.

Analisis yang dilakukan dalam penelitian ini pada dasarnya memiliki
kemiripan tema dengan kajian terdahulu, namun berbeda dalam pemilihan
objek kajian. Penelitian ini secara khusus mengkaji pandangan mufasir
modern—kontemporer yang belum menjadi fokus dalam studi sebelumnya,
sehingga memberikan kontribusi dalam memperluas cakrawala
pengetahuan mengenai perspektif para mufasir yang beragam dan belum
terakomodasi dalam penelitian terdahulu.

Penelitian 1ni bertujuan untuk menjelaskan dan menganalisis
penafsiran mufasir modern—kontemporer terhadap makna al-fatad pada QS
al-Kahfi [18]:60 serta memetakan posisi mereka terhadap ijma‘ fi al-tafsir.
Analisis difokuskan pada lima karya tafsir modern dan kontemporer, yakni
Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, Tafsir al-Sya‘rawi karya
Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Ft Zilal al-Qur’an karya Sayyid Qutb,
dan al-Wasit li al-Quran al-‘Aztm karya Muhammad Sayyid Tantaw, serta
Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahra. Hasilnya diharapkan memberikan

kontribusi pada pengembangan studi tafsir, khususnya dalam memahami

8 Khobirul Amru, “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsi R Dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 Dan Al-Lail [92]:
17 Dalam Kitab-Kitab Tafsir Modern Modern” (Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 2018).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



165
Fitri Meliani

dinamika penerimaan atau pergeseran ijma‘ dalam wacana tafsir modern

dan kontemporer.

B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
analisis 1s1 (content analysis) berbasis kajian pustaka (library research).
Sumber data primer mencakup lima karya tafsir modern dan kontemporer,
yaitu Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, Tafsir al-Sya‘rawi karya
Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, F7 Zilal al-Quran karya Sayyid Qutb,
dan al-Wasit li al-Qur’an al-‘Aztim karya Muhammad Sayyid Tantawi,serta
tafsir Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahrah, sedangkan sumber sekunder
meliputi tafsir klasik seperti Jami‘ al-Bayan karya al-Tabari, al-Jami‘ i
Ahkam al-Quran karya al-Qurtubi, serta literatur akademik terkait konsep
iyma’ fi al-tafsir. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap, yaitu reduksi
data dengan menyeleksi informasi yang relevan, penyajian data melalui
pemetaan pandangan mufasir terhadap makna al-fatd pada QS al-Kahfi
[18]:60, dan menyimpulka interpretasi kritis dan komparasi antara
pandangan mufasir modern—kontemporer dan mufasir klasik untuk

mengidentifikasi konsistensi atau pergeseran makna.

C. Hasil dan Pembahasan
1. Pengertian Ijma’ Fi Al-Tafsir

Pembahasan mengenai definisi al-ijma‘fi al-tafsir memiliki keterkaitan
erat dengan disiplin us@l al-figh, karena konsep ijma‘ yang dimaksud pada
dasarnya bersumber dari kajian tersebut. Penjelasan terkait pengertian,
legitimasi (hujjiyyah), rukun, syarat, dan jenis-jenis ijma‘umumnya merujuk
pada literatur uswl al-figh. Namun demikian, terdapat dua perbedaan
mendasar. Pertama, subjek yang membentuk ijma‘dalam usiil al-figh adalah
para mujtahid, sedangkan dalam konteks tafsir adalah para mufasir. Kedua,
objek kajian dalam usal al-figh berfokus pada hukum-hukum syariat,

sementara dalam tafsir mencakup makna dan penafsiran ayat-ayat al-

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

166
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

Qur’an. Perbedaan kedua ini melahirkan pembahasan khusus yang tidak
ditemukan dalam us@l al-figh, seperti metode yang digunakan para mufasir
untuk menetapkan adanya ijma‘dan faktor-faktor yang mendorong mereka
menyatakan bahwa suatu penafsiran telah disepakati secara konsensus.
Secara etimologi (¢«x¥') ijma’ merupakan isim mashdar dari kata
ajma’a, yang merupakan derivasi dari kata jama’a (menyatukan)®, Raghib
Al-Isfihani menegaskan bahwa Al-Qur’an juga menggunakan jama'a dalam
arti mengumpulkan.’® [jma’ yang berarti kesepakatan terhadap sesuatu,
bertekad untuk melakukan suatu pekerjaan, atau membuat keputusan
terhadap suatu permasalahan.® Dalam terminologi ushul figh, 1ma’
dimaknai sebagai suatu kesepakatan para mujtahid dalam suatu masa
tertentu terhadap masalah hukum syariah setelah meninggalnya Nabi saw.?
Sedangkan yang dimaksud dengan ijma mufasir adalah kesepakatan para
ahli tafsir dalam menafsirkan makna ayat Al-Qur’an, tidak ada satupun dari
para ahli tafsir tersebut yang menyelisihi dan mengingkarinya. Begitupun
para ulama ahli tafsir yang sangat memperhatikan terhadap ijma’ fi tafsir
diantara nya adalah Al-Imam At-Thabari, Ibnu Athiyah, Imam Al-Qurthubi,
Imam Al-Wahidi, Imam Al-Mawardi dan yang masyhur pada masa
kontemporer adalah Muhammad Abdul Aziz Al-Khadiri yang menulis sebuat
Tesis nya yang berjudul Al-Ijma’ Fi At-Tafsir. Imam As-Syaukani
menyebutkan ada tiga unsur dalam Ijma’antara lain adalah: (1) kesepakatan
harus dilakukan oleh para mujtahid dari kalangan umat islam dari seluruh
dunia,serta tidak boleh ada yang tertinggal satu orang pun. (2) kesepakatan
tidak terjadi sebelum Nabi wafat, artinya kesepakatan tersebut harus terjadi
setelah nabi wafat. (3) kesepakatan yang dimaksud dalam konteks ini tidak

keluar dari keagamaan yakni  kesepakatan yang dimaksud adalah

® Majduddin Muhammad bin Ya’qub, Al-Qomus Al-Muhit (Beirut: Muasasah Risalah, 2005).
10 Raghib Al-Isfihani, Al-Mufradat Fi Gharib Al-Qur’an (Beirut: Dar Al-Ma’rifah, n.d.).

11 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manabhijuhu.

12 Abdul Wahab Khallaf, limu Ushul Figh (Cairo, n.d.).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



167
Fitri Meliani

permasalahan keagamaan.* Imam As-sairazi mengemukakan pendapat
bahwa Ijima’ merupakan kesepakatan para ulama dalam suatu masa
mengenai suatu hukum yang terjadi.* Namun jika dikhususkan dalam term

mufassir,jadi, yang dimaksud Ijma’fi Tafsir adalah :

18 o) ] '"\uiy»wr@@mm&& el Jal 5!

“Kesepakatan para mufassir mengenai makna suatu ayat, dan tidak
ada seorang pun dari para imam tafsir yang menyelisihi mereka dalam hal

: ”»

1tu’”.

Dari bebrapa definisi diatas, dapat penulis simpulkan bahwa suatu
kesepakatan tentang sebuah hukum dapat dapat disebut sebagai ijma’ketika
memenuhi beberapa syarat yang telah ditentukan yakni Ijma’ Qiyas,
idtihsan, istishab, maslahah mursalah, sad adzara’i, ‘Urf, serta menguasai
1lmu-i1lmu al-Qur’an dan ilmu maqoshid syari’ah beserta bagian-bagian nya,
yang paling utama adalah menguasai ilmu bahasa arab beserta tata bahasa
nya dengan secara baik.®
2. Klasifikasi Ijma’

Pertama, Iyjma ditinjau dari segi cara terbentuknya Ijma’, terbagi
menjadi dua bagian:

a. Ijma’ Sharih, yaitu kesepakatan para mujtahid ummat mengenai hukum
syar’i atas suatu peristiawa pada suatu masa dengan jelas para mujtahid
menyatakan dan memperlihatkan pendapatnya,baikdengan
memfatwakan nya atau dengan mempraktikkan nya, yang

mencerminkan pendapatnya.’

13 Muhammad Al-Syaukani, Irsyad AlFuhul Ila Tahqiqi Al-Hag Min ‘IIm AI-Ushul. (Beirut: Dar
Al-Fikr, n.d.).

14 Amru, “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsir dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 Dan Al-Lail [92]: 17 Dalam
Kitab-Kitab Tafsir Modern.”

15 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu.

16 Rachmat shafe’i, llmu Ushul Figh (bandung: pustaka setia, 2007).

17 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

168
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

b. Ijma’As-Sukuti yaitu kesepakatan yang sebagian mujtahid menyatakan
pendapatnya dengan tegas terhadap suatu hukum atas suatu peristiwa
pada suatu masa baik dengan memfatwakannya ataupun
mempraktikannya, ¥sedangkan mujtahid lain dalam masa yang sama
tidak menyatakan persetujuannya terhadap hukum itu dan tidak pula
menentangnya.

Dari kedua macam Ijma’ diatas, menurut jumhur ijma’ sharih
merupakan ijma’hakiki dan menjadi sumber hukum syari’at, sedangkan
iyma’ sukuti adalah merupakan ijjma’ I'tibari (masih relatif)’*.Sikap diam
seseorang tidak selalu dapat dimaknai sebagai bentuk persetujuan. Oleh
karena itu, kedudukan ijma’ sukuti masih menjadi perdebatan di kalangan
ulama. Mayoritas ulama (jumhur) tidak menganggapnya sebagai hujjah yang
kuat, karena dinilai masih sebatas pendapat individu. Namun demikian,
mazhab Hanafi memandang bahwa ijma’ sukuti dapat dijadikan hujjah
apabila seorang mujtahid tetap diam setelah disampaikan kepadanya suatu
peristiwa beserta pendapat para mujtahid lainnya, disertai waktu yang
cukup untuk menelaahnya, serta tidak terdapat indikasi bahwa sikap diam
tersebut merupakan bentuk ketidaksetujuan.

Kedua, jika ditinjau dari segi masa, maka Ijma’ terbagi menjadi dua

bagian yaitu:

a. Ijma’ Shahabah adalah Ijma‘ para sahabat yang terjadi setelah wafatnya
Rasulullah SAW, bagi ulama yang mengakui otoritas (hujjiyyah) ijma’,
dipandang sebagai hujjah yang bersifat pasti dan tidak diragukan
keabsahannya.

b. Iima’ Gharim adalah Ijma‘ yang dilakukan oleh umat Islam selain para
sahabat menjadi topik perbedaan pendapat di kalangan ulama, khususnya
terkait kemungkinan terjadinya dan kemungkinan diketahuinya secara
pasti. Meskipun demikian, mayoritas ulama berpendapat bahwa ijma‘

tersebut tetap termasuk hujjah yang bersifat pasti.

18 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Ushul Figh (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2009).
19 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



169
Fitri Meliani

Ketiga, [ima’ jika ditinjau dari segi derajat dan kekuatan hukum, maka
terbagi menjadi dua bagian:

a. ima‘ qatT (bersifat pasti) dan ijma‘ zanni (bersifat dugaan). Ijma‘ qat?
mencakup, antara lain, ijma‘ para sahabat yang diriwayatkan secara
mutawdtir serta kesepakatan atas perkara-perkara agama yang wajib
diketahui secara pasti.

b. Ijma‘ zann? meliputi, misalnya, al-ijjma‘ al-sukiit? yang tidak melibatkan

kesepakatan seluruh mujtahid, melainkan hanya sebagian di antaranya.

3. Faktor-faktor Munculnya Ijma Fi Tafsir

Berdasarkan kitab Fahd Ar-Rumi, diketahui bahwa ada beberapa faktor
yang mendorong para mufasir mengungkapkan istilah al-Ijma’ dalam
penafsirannya. Pertama, adanya kata homonim (wujud al-isytirok fil ma’na).
bahwa satu kata memiliki makna nya banyak, mufassir berusaha untuk
membebaskan perbedaan terhadap ayat-ayat yang mengandung makna
musytarok. Seperti kata ¢ sid! dalam Surat Al-Bagarah : 231

£ -

35 G sk AR el i1 Ll il )
Kata o#ls dalam konteks ayat ini mengandung lafaz ¢£.+J yang
tergolong sebagai lafaz musytarak, yaitu kata yang memiliki lebih dari satu
makna. Dalam khazanah bahasa Arab, g/ dapat bermakna al-muqarabah
'ala al-intiha (mendekati akhir) dan juga al-intiha (selesai atau berakhir).
Para ulama tafsir telah bersepakat (ijma’) bahwa makna al-buliigh dalam
konteks ayat tersebut adalah al-mugarabah ‘ala al-intiha, bukan al-intiha
secara mutlak. Hal ini karena jika dimaknai sebagai al-intihd, maka secara
langsung berarti bahwa masa ‘iddah istri telah selesai, sehingga suami tidak
lagi memiliki hak untuk menahan atau merujuk istrinya. Pemahaman
seperti ini telah ditegaskan oleh ijma’ para ulama.
Namun, makna al-buliigh dalam surah Al-Bagarah ayat 232 memiliki

pengertian yang berbeda. Dalam ayat tersebut, kata al-buliigh benar-benar

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

170
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

dimaknai sebagai al-intihda (selesai secara utuh). Misalnya dalam ungkapan
“palaghtu khamsa wa ‘isrin sanah” (saya telah mencapai usia 25 tahun),
menunjukkan bahwa sesuatu telah benar-benar dicapai atau diselesaikan.
Maka, dalam konteks ayat tersebut, setelah seorang suami menalak istrinya
dan masa iddah benar-benar berakhir, tidak ada lagi hak untuk menahan,
dan orang lain pun tidak diperbolehkan menghalangi mantan istri tersebut
untuk menikah kembali. Dikuatkan oleh penafsiran Quraish Syihab kata al-
bulugh disana bermakna mencapai, karena konteks ayat sedang
membicarakan wanita-wanita yang telah ditalak dan telah habis masa iddah
nya.?’ Dari perbedaan makna pada dua ayat yang menggunakan lafaz yang
sama ini, dapat disimpulkan bahwa meskipun secara lafaz terlihat serupa,
makna yang dikandung bisa berbeda secara signifikan. Perbedaan ini
menunjukkan pentingnya memahami konteks (siyaq) dalam menafsirkan
ayat, karena makna suatu kata dalam Al-Qur’an sangat bergantung pada
posisi dan tujuan penggunaannya dalam ayat tersebut.

Kedua, (tahrir mahal An-niza) Perbedaan pendapat dalam
menafsirkan Al-Qur’an merupakan bagian dari dinamika keilmuan yang
tidak dapat dihindari. Namun demikian, terdapat pula beberapa ayat yang
maknanya telah disepakati oleh para ulama. Salah satunya adalah makna

kata al-kitab dalam Surah Al-Bagarah ayat 53.
i S 5558 sl el 35

Para ulama telah mencapai kesepakatan (ijma’) bahwa yang dimaksud
dengan al-kitab dalam ayat tersebut adalah Taurat. Kesepakatan ini bersifat
gath’i dan tidak lagi menjadi ruang perdebatan, sehingga tidak memerlukan
penegasan ulang. ?*Berbeda halnya dengan lafaz al-furqan yang terdapat
dalam ayat yang sama. Para ulama memiliki beberapa pandangan berbeda
mengenal makna kata tersebut, setidaknya terdapat lima pendapat yang

berkembang di kalangan mufassir. Hal ini menunjukkan bahwa tidak semua

20 M.Quraish Syihab, Tafsir Al-Misbah (Lentera Hati, 2000).
2L At-Thayar, Fusul Fi Ushul At-Tafsir (Riyadh: Dar 1bn Jauzi, 1999).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



171
Fitri Meliani

kata dalam Al-Qur’an memiliki makna yang telah disepakati secara mutlak,
dan perbedaan tafsir bisa terjadi selama masih berada dalam koridor
keilmuan dan metode yang dapat dipertanggung jawabkan.

Ketiga,dalam studi tafsir, penting untuk menolak penafsiran-penafsiran
yang menyimpang, khususnya yang berasal dari kelompok-kelompok ahli
bid‘ah dan hawa nafsu (ahwa’), karena hal tersebut berpotensi merusak
makna asli Al-Qur’an yang telah disepakati oleh para ulama terdahulu.
Salah satu contohnya dapat ditemukan dalam penafsiran kelompok Syiah.??
Mereka kerap mengklaim bahwa penafsiran versi mereka adalah yang paling
benar, bahkan menafikan pandangan mayoritas ulama Ahlus Sunnah.

Sebagai contohnya, dalam menafsirkan Surah Al-Lail ayat 17 mereka
memahami kata atqd merujuk kepada Ali bin Abi Thalib. Penafsiran ini
bertentangan dengan ijma’ para mufasir salaf yang menyatakan bahwa kata
atqgd dalam ayat tersebut merujuk kepada Abu Bakar Ash-Shiddiq.
Konsensus ini dibangun atas dasar riwayat-riwayat yang kuat dan penalaran
yang objektif. Oleh karena itu, penafsiran yang bertentangan dengan
kesepakatan ulama salaf seperti ini perlu disikapi secara kritis dan tidak
dijadikan sebagai rujukan dalam memahami makna ayat.

Keempat, Salah satu alasan pentingnya memperhatikan ijma’ dalam
penafsiran Al-Qur'an adalah untuk menghindari kesalahan dalam
memahami makna ayat. Sebagai contoh, Imam Ar-Razi dalam menafsirkan

kata as-sujud pada Surah Al-Bagarah ayat 34:
\ 2 //E: -8 PPN s o s,
AN e 585 8GN ) A N 33528 25 1305l aSCIAl) BB 31

Menegaskan perlunya kehati-hatian dalam memahami konteks sujud
yang dimaksud. Secara umum, umat Islam memahami sujud sebagai bagian
dari ibadah dalam shalat, yakni sujud penyembahan. Namun demikian, para
mufasir telah mencapai kesepakatan (ijma’) bahwa sujud yang dimaksud

dalam ayat tersebut adalah sujud tahiyyah wa ta‘zim yakni sujud sebagai

22 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

172
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

bentuk penghormatan, bukan sujud ibadah. Penafsiran ini penting untuk
ditegaskan agar tidak terjadi kekeliruan dalam memahami pesan Al-Qur’an,
terlebih dalam hal-hal yang berkaitan dengan akidah dan adab terhadap
makhluk.?

Kelima, Penafsiran Al-Qur’an juga perlu disesuaikan dengan konteks
penggunaan bahasa yang umum dipahami masyarakat, agar makna yang
dihasilkan tetap relevan dan tidak menimbulkan kekeliruan. Dalam hal ini,
1jma’ para mufasir memberikan contoh penting dalam menafsirkan kata ar-

rukd’ pada Surah Shad ayat 24.

S5 ST 555 45 Sim s RB D1 3415 555

Meskipun secara lafzi rukd’ biasa dipahami sebagai gerakan
membungkuk dalam shalat, para mufasir sepakat bahwa makna hakiki dari
kata tersebut dalam ayat ini adalah sujud.?* Penyesuaian makna ini
dilakukan berdasarkan konteks ayat dan kebiasaan penggunaan bahasa
Arab klasik, sehingga penafsiran menjadi lebih tepat dan sesuai dengan

maksud yang dikehendaki oleh Al-Qur’an.

Merujuk pada temuan Al-Khudayri,® penelitian ini mengidentifikasi
dua elemen tambahan yang turut memperkaya pemahaman sebelumnya,
yaitu memastikan makna yang menyempurnakan maksud suatu ayat karena
makna itu tidak tersebutkan secara eksplisit didalam redaksi (qath’u ithtimal
alfadz al-ayah ‘ala ghair al-murod biha sarabatan mima la yatim ma’naha
illa bihi). Sebagai contoh istilah la yaqumuna yang terdapat dalam surah

Al-Baqgarah: 275.

o e B s o 15 SN G ¥ ) 5Kk a0

23 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi.

24 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi.

2> Abd. Kholid Khobirul Amru, “Al-Ijma’ Fi Tafsir Dalam Presfektif Mufasir Modern:
Tela’ah Surah Al-Kahf Dan Al-Layl,” Jurnal Keilmuan Tafsir Hadits 11, no. 1 (2021): 80.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



173
Fitri Meliani

Ibnu ‘Athiyyah mengutip pendapat ibnu Abbas, Mujahid, Ibnu Jubair,
Qatadah Al-rabi’ dan Ad-dahak, bahwa yang dimaksud oleh istilah tersebut
adalah mereka tidak bisa berdiri dari kuburan mereka dalam kebangkitan
dihari kiamat. Beliau pun menegaskan bahwa pentakwilan tersebut
berstatus mujma’alaih dan dikuatkan oleh Qira’at Abdullah bin Masud yang
berbunyi “La yaqumuna yaum al-qiyamah illa kama yaqumu ™.

Terakhir, sebagai argumen dalam mengutamakan suatu pendapat lain
dalam menafsirkan Ayat lain al-ihtijaj bihi fi tarjih qaul ‘ala qaul fi tafsir

ayat ukhra). Sebagai contoh dalam surah Ali Imran: 122
&

S Fli A Ty ey i Mas 51 S gi B ez

Imam At-Thabari mengatakan tidak ada perbedaan dikalangan para ahli
tafsir bahwa yang dimaksud “At¢-Thaifatani” (dua golongan) adalah bani
Salimah dan bani Harithah. Hal ini dikarenakan adanya perbedaan
pendapat mengenai hari yang dimaksudkan oleh Allah pada ayat
sebelumnya, yakni ayat ke-121. Ada yang mengatakan hari Uhud, hari al-
Ahzab dan hari Badar. Oleh karena itu, ketika menafsirkan ayat ke 122, Al-
Thabari menyatakan demikian untuk mengunggulkan pendapat yang
pertama, hari Uhud. Karena dalam sejarah, perkara kedua bani itu terjadi

pada hari Uhud, bukan al-Ahzab ataupun Badar.?”

4. Pandangan Ijma’ fi al-Tafsir dalam Penafsiran surah Al-kahf
[18]:60
Iima‘fi al-tafsir pada QS al-Kahfi [18]:60, yang berbunyi “Wa idh gala
Musali-fatahu la abrahu hatta ablugha majma‘ al-bahrayni aw amdiya
huquba”, berkaitan dengan penafsiran istilah al-fatd. Permasalahan
utamanya adalah identifikasi figur yang dimaksud dengan al-fata tersebut.
Mayoritas mufasir klasik sepakat bahwa yang dimaksud adalah Yusha‘ bin

Nun. Pandangan ini dipegang oleh sejumlah mufasir otoritatif, seperti al-

26 Ibn ’ Athiyah, Al-Mubarrar Al-Waziz, n.d.
2l Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy, ljma’ Fi Tafsir.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

174
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

Tabarl (w. 310 H),?® al-Mawardi (w. 450 H)?°, al-Wahidi (w. 468 H)®, al-
Baghawi (w. 516 H), Ibn ‘Atiyyah (w. 546 H), Ibn al-Jawzl (w. 597 H)*, al-
Qurtubi (w. 671 H),*? dan al-Baydawl (w. 691 H), di antara mereka, al-Wahidi
secara eksplisit menggunakan istilah ajma®@ (para ulama bersepakat),
sedangkan Ibn al-Jawzl menegaskan dengan ungkapan bi ghayr khilaf
(tanpa perbedaan pendapat), yang keduanya menunjukkan adanya status
iyma‘dalam penafsiran ini.

Dasar argumentasi yang melatarbelakangi kesepakatan mayoritas
mufasir tersebut adalah hadis sahih marfu‘ yang diriwayatkan oleh Imam al-
Bukhari dan Imam Muslim. Hadis tersebut mengisahkan perjalanan Nabi
Musa bersama Khid}ir secara lengkap, sejak awal hingga akhir pertemuan
mereka, sebagaimana diceritakan langsung oleh Rasulullah SAW kepada

t.%* Dalam riwayat itu, Rasulullah SAW dengan jelas menyebut

para sahaba
nama Yusha‘ bin Nun sebagai pendamping Nabi Miusa, sehingga
menghilangkan ambiguitas makna al-fatd dalam ayat tersebut. Kejelasan
narasi hadis ini menjadi alasan mendasar bagi al-Wahidi dan Ibn al-Jawzi
dalam menetapkan adanya ijma‘ pada penafsiran QS al-Kahfi [18]:60,
sekaligus menunjukkan hubungan erat antara sumber hadis sahih dan
konsensus tafsir dalam menjaga keotentikan makna ayat.

Penulis menyimpulkan bahwa dalam sudut pandang Ijma’ fi Al-Tafsir
kesepakatan para mufasir mengenai makna al-fata pada QS al-Kahfi [18]:60

merepresentasikan bahwa konsensus dalam penafsiran tidak semata-mata

dibangun atas dasar pertimbangan linguistik atau analisis konteks historis,

28 Abi Ja’far Muhammad Athabari, Tafsir Athabari: Jami’ Al-Bayan ‘an Ta'wil Ayat
Ay Al-Qur’an, ed. Dar Al-Hijr (Cairo, 2001).

29 Abu Al-Hasan Al-Mawardi, Tafsir An-Nukat Wal-Uyun (Beirut: Muasasah
Risalah, 1989).

30 Abi Al-Hasan Al-Wahidi, Al-Wasit Fi Tafsir Al-Qura>n Al-Majid (Beirut: Dar al-
Kutub al-Timiah, 1994).

31 Al-Jauzy, Zad Al-Masir Fi ‘Ilm Al-Tafsir (bairut: maktabah al-islami, 2002).

32 Muhammad bin Ahmad al-Anshari Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Quran Wa
Al-Mubayyin Li Ma Taqaddama Min Al-Sunnah Wa Ahkam Al-Furgan (Kairo: Dar al-Kutub
al-Mishriyah, 1964).

33 Khobirul Amru, “Al-Ijma’ Fi Tafsir Dalam Presfektif Mufasir Modern: Tela’ah
Surah Al-Kahf Dan Al-Layl.”

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



175
Fitri Meliani

tetapi memperoleh legitimasi yang kuat melalui landasan dalil naqli yang
otentik, khususnya riwayat hadis sahih. Hadis-hadis tersebut tidak hanya
memberikan penjelasan eksplisit mengenai identitas tokoh yang dimaksud,
tetapi juga berfungsi sebagai otoritas penguat yang menutup peluang
terjadinya perbedaan penafsiran. Dengan demikian, QS al-Kahfi [18]:60
dapat dipandang sebagai ilustrasi konkret bagaimana ijma‘ dalam tafsir
bekerja secara efektif untuk menjaga stabilitas makna teks Al-Qur’an,
mempertahankan kesinambungan tradisi interpretatif, serta meminimalkan
potensi lahirnya tafsir-tafsir spekulatif yang tidak memiliki pijakan kuat

dalam sumber primer.

5. Biografi singkat Mufasir Modern-kontemporer

Sejumlah mufasir terkemuka seperti Muhammad Sayyid Tantawi,
Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya Hamka, Muhammad Quraish
Shihab, dan Muhammad Abu Zahrah dikenal sebagai penghubung tradisi
tafsir klasik dengan pemikiran modern, melalui karya-karya yang
memadukan ketelitian bahasa, konteks sejarah, argumentasi rasional, dan
relevansi ajaran Al-Qur’an bagi kehidupan umat.

Muhammad Sayyid Tantawi (1928-2010) merupakan ulama besar
Mesir yang pernah menjabat sebagai Mufti Republik Arab Mesir (1986—1996)
dan Syekh al-Azhar (1996-2010). Lahir di Desa Sulaym Timur, Provinsi
Sihaj, ia menempuh pendidikan di Ma’had Alexandria dan Fakultas
Ushuluddin Universitas al-Azhar, serta meraih gelar doktor dalam bidang
tafsir-hadis pada tahun 1966.3* Karier akademiknya mencakup berbagai
posisi strategis, termasuk dosen, dekan, dan pengajar di Universitas Islam
Libya serta Universitas Islam Madinah. Sebagai mufasir, karya
monumentalnya adalah al-Tafsir al-Wasith li al-Qur'an al-Kartm dalam 15
jilid, selain puluhan buku lain di bidang tafsir, fikih, akidah, dan sosial.

Penafsirannya bercorak adab ijtima7, memadukan pendekatan linguistik,

34 Yufiandze Bafri, “Mufsid Prespektif Muhammad Sayyid Thantawi Dalam Tafsir
Al-Wasith” (UIN Sultan Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022).

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

176
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

kontekstual, dan perbandingan tafsir, dengan penekanan pada relevansi Al-
Qur’an terhadap problematika kontemporer.*

Imam Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi Al-Hasani (1911-1998)
dikenal luas di dunia Arab melalui tafsir lisan yang disiarkan di televisi
Mesir, sehingga menjadikannya sosok karismatik dan populer di kalangan
masyarakat. Lahir di Daqadus, Provinsi Daqahliyah, ia menempuh
pendidikan di Universitas al-Azhar dan mendalami bidang bahasa Arab serta
tafsir.3® Kariernya meliputi jabatan dosen, dekan, dan Menteri Wakaf Mesir
(1976-1978). Metode penafsirannya memadukan penjelasan linguistik,
konteks sejarah, dan pesan moral yang disampaikan dengan bahasa
sederhana dan komunikatif, sehingga mudah dipahami oleh kalangan awam
maupun akademisi. Di Indonesia, Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau
Buya Hamka (1908-1981) menempati posisi penting sebagai ulama,
sastrawan, dan intelektual Muslim. Lahir di Maninjau, Sumatra Barat, 1a
menempuh pendidikan di Sumatra Thawalib dan memperluas wawasan
keilmuan di Mekkah. Hamka aktif di Muhammadiyah, pernah menjadi
anggota Masyumi, serta menjabat Ketua MUI pertama. Karya besarnya,
Tafsir al-Azhar, menjadi rujukan penting dalam tafsir bercorak modernis
yang memadukan ajaran Islam dengan nilai-nilai kebudayaan Nusantara.?

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab merupakan mufasir dan
akademisi Indonesia terkemuka yang lahir di Rappang, Sulawesi Selatan. Ia
menyelesaikan pendidikan di TAIN Alauddin dan Universitas al-Azhar,
meraih gelar doktor di bidang tafsir. Kariernya meliputi jabatan Rektor TAIN
Syarif Hidayatullah Jakarta dan Menteri Agama RI (1998). Karya-karyanya,
seperti Tafsir al-Mishbah, dikenal dengan pendekatan tematik-konseptual

35 Muhammad Sayyid Thantawi, Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim (Cairo: Dar
As-Sa’adah, 2007).

36 Imam Azis Syaifullah, Akhmad Sulthoni, and Akhmadiyah Saputra, “Konsep
Makanan Halal, Thayyib, Dan Haram Dalam Al-Qur’an Menurut Tafsir Asy-Sya’rawi,”
Ushuly: Jurnal Ilmu Ushuluddin 4, no. 1 (2025): 21-41.

37 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup (Jakarta: Gema Insani, 2018).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



177
Fitri Meliani

yang mengaitkan pesan Al-Qur’an dengan dinamika kontemporer.*® Adapun
Muhammad Abu Zahrah (1898-1974), ulama dan akademisi Mesir yang lahir
di Mahallat al-Kubra, dikenal sebagai pakar fikih, usul fikih, dan tafsir. Ia
mengajar di berbagai fakultas syariah dan hukum, serta menulis karya-karya
penting, termasuk Zahrat al-Tafasir, Usul al-Figh, dan Tarikh al-Mazahib
al-Islamiyyah. Pemikirannya menekankan moderasi, keterbukaan, serta
argumentasi rasional, dengan penjelasan fikih lintas mazhab yang berpadu

dengan analisis bahasa yang kuat.*

6. Analisis Penafsiran term Al-Fata pada QS al-Kahfi [18]: 60

prespektif Mufasir Modern dan Kontemporer

Dalam menafsirkan term al-fata pada QS al-Kahfi [18]:60, para

mufasir menunjukkan variasi pendekatan dalam penyampaiannya. Sebagian
mufasir menafsirkan istilah tersebut sesuai dengan kesepakatan (ijma’) yang
telah mapan, yakni merujuk pada Yusha‘bin Nun, sementara yang lain tidak
secara eksplisit menyebutkan identitas yang dimaksud. Pada kelompok
terakhir ini, penafsiran terbatas pada pemaknaan secara literal (ma‘na harfi)
dari istilah al-fatad tanpa memberikan keterangan lebih lanjut mengenai
sosok yang dirujuk dalam ayat. Berikut penulis paparkan sejumlah
pandangan mufasir modern dan kontemporer terkait penafsiran istilah al-
fata pada QS al-Kahfi [18]:60.
1. Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim karya Sayyid Thantawi

Penafsiran Sayyid Thantawi terhadap surah Al-Kahfi [18] : 60 terkait
makna Al-Fata tidak membahas secara eksplisit, beliau hanya berkomentar
sederhana bahwa yang dimaksud dengan al-fata dalam ayat tersebut adalah

Yusya’ bin Nun, sebagaimana dijelaskan dalam kitab tafsirnya,

38 Rahmatullah Rahmatullah, Hudriansyah Hudriansyah, and Mursalim Mursalim,
“M. Quraish Shihab Dan Pengaruhnya Terhadap Dinamika Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia
Kontemporer,” SUHUF 14, no. 1 (June 30, 2021): 127-51,
https://doi.org/10.22548/shf.v14i11.618.

39 Abu Zahrah, Zahratu At-Tafasir (Dar Al-fikr Al-’Araby, 1987).

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

178
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

Ol e Sy 5 I e g LesVle O N Uy oty 09 52 25l

Maksud dari kata Al-Fata dalam ayat ini adalah Yusa’ Bin Nun, Nama
tersebut diberikan karena Yusa’ telah banyak bermulazamah (berinteraksi)

dan berguru kepada Nabi Musa A.s.

2. Tafsir As-Sya’rawi karya Imam Mutawali As-Sya’rawi
Senada dengan Sayyid Thantawi, Imam Sya’rawi tidak menyinggung begitu
banyak terkait penafsiran surah Al-Kahfi [18] : 60 pada term Al-fata,
Sya’rawi berkomentar ,

Maia alaiyl dealdy 5 4ah S5 Blad) ddle Chus gy Jasi e S5 053 0ol @i 4edld 98 s (S

Fata (laki-laki muda) Musa merupakan seorang pembantu atau
pengikutnya yaitu Yusa’ Bin Nun, yang merupakan keturunan dari Yusuf
Alaihi salam, Yusa’ telah mengikuti dan melayani Musa Alaihi salam.
Penafsiran As-Sya’rawi sejalan dengan pendapat sayyid Thantawi bahwa
yang dimaksud dengan Al-Fata (laki-laki muda) pada surah Al-Kahfi [18] :
60 adalah Yusa’ Bin Nun, keduanya menyebutkan bahwa yusa’ telah menjadi
khadim serta belajar kepada Nabi Musa’ Alihi salam.
3. Tafsir Al-Azhar karya Haji Abdullah Abdul karim

Berbeda dengan penafsiran kedua tokoh sebelumnya, Hamka lebih
banyak memberikan respon terhadap term Al-Fata pada surah Al-Kahfi [18]
: 60, 1a mencantumkan beberapa riwayat dan juga sekilas terkait asbab
Nuzul ayat tersebut, Berdasarkan firman Allah dalam QS. al-Kahfi ayat 60,
Nabi Musa a.s. menyampaikan kepada muridnya, “Aku tidak akan berhenti
sehingga aku sampai di batas pertemuan dua laut itu.” Ayat ini
menunjukkan bahwa Nabi Musa melakukan perjalanan bersama seorang
pemuda yang dalam bahasa Arab disebut fataa. Istilah fataa merujuk pada
seorang laki-laki muda, dan dalam bahasa Melayu klasik digunakan untuk

menyebut anak muda yang belum menikah.

40 Muhammad Sayyid Thantawi, Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur'an Al-Karim.H 547
41 Imam Mutawali As-Sya’rawi, Tafsir As-Sya’rawi, Akhbr al-youm (Cairo, 1991).

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



179
Fitri Meliani

Secara terminologis, fataa merujuk pada individu muda yang
membantu dalam berbagai urusan, termasuk pelayanan fisik.*> Dalam
tradisi bahasa Arab, dikenal pula istilah khadam yang secara khusus berarti
pelayan. Namun, penggunaan istilah fataa kerap dimaksudkan sebagai
bentuk penghormatan, menghindari kesan merendahkan yang dapat muncul
dari istilah khadam. Dalam beberapa riwayat hadis, seperti hadis yang
diriwayatkan oleh Anas bin Malik r.a., Nabi Muhammad saw. juga
menggunakan istilah khadam untuk menyebut pelayan beliau, meskipun
konteksnya tidak bersifat peyoratif.

Praktik ini memiliki kemiripan dengan kebiasaan kolonial Belanda di
Indonesia, yang pada awalnya menggunakan istilah “jongos” untuk merujuk
pada pembantu rumah tangga. Namun, seiring waktu, istilah tersebut
berubah menjadi “pembantu” atau “asisten rumah tangga” untuk
mengurangi konotasi negatif.

Tokoh yang dimaksud dalam QS. al-Kahfi ayat 60 adalah Yusya‘ bin
Nun, murid Nabi Musa a.s.,”® yang juga dididik secara khusus untuk
mendampingi beliau dan Nabi Harun a.s. Setelah Nabi Harun a.s. dan Nabi
Musa a.s. wafat, Yusya‘ bin Nun melanjutkan kepemimpinan sebagaimana
yang telah diwariskan kepadanya.

4. Tafsir Al-Misbah karya Quraish Syihab

Tafsir Al-Misbah dikenal tafsir yang mampu menjawab persoalan
kontemporer, dalam karyanya Quraish Syihab memknai term Fata pada
surah al-Kahfi ayat 60, tidak berbeda dengan pendapat mufasir sebelumnya,
dalam tafsirnya Ia mengatakan “(.%) pada mulanya bermakna remaja atau
anak muda,lalu digunakan dalam arti pembantu. Yang dimaksud dengan
Fata Musa oleh ayat in1 menurut para ulama adalah Yusa’ Bin Nun, ada juga
yang berpendapat dia adalah anak saudara perempuannya.”

Quraish Syihab menyebutkan pandangan mayoritas para ulama dan

juga pendapat selain jumhur, Ia tidak secara langsung menyebutkan

42 Hamka, Tafsir Al-Azhar (Singapura: Pustaka Nasional PTE LDT, 1989).
43 Hamka.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

180
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

pendapatnya. Selain itu Quraish syihab juga sedikit memaparkan identitas
yusya’ yang mana ia adalah salah seorang dari duabelas orang yang diutus
memata matai penduduk kan’an didaerah Halab serta hebron.

5. Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahrah

Berbeda dengan penafsiran M. Quraish Shihab, Abu Zahrah tidak
menyinggung makna fataa dalam QS. al-Kahfi ayat 60. Ia hanya
menjelaskan makna kata Musa, dengan menegaskan bahwa sosok Musa
yang dimaksud adalah Musa bin Imran sebagaimana disebutkan dalam Al-
Qur’an, sebab tidak terdapat nama lain yang identik dengan Musa utusan
Allah.** Pembahasan mengenai istilah fataa baru ia lakukan pada ayat 62,
namun tanpa menyebutkan sosok yang dimaksud. Abu Zahrah hanya
menguraikan bahwa kata fataa pada ayat tersebut bermakna pembantu atau
pengikut. Corak tafsir Abu Aahrah yang terkenal dengan kekuatan analisis
bahasa, argumentasi rasional, dan penjelasan fikih lintas mazhab, di mana
perhatian utamanya tertuju pada implikasi hukum dan relevansi ayat
terhadap tema tafsir yang sedang dibahas. Oleh karena itu, penjelasan
etimologis atau semantik mendetail tidak menjadi prioritas, dan makna al-
fata disampaikan secara tersirat melalui konteks ayat serta konsensus
ulama.

Sebagaimana telah dipaparkan pada pembahasan sebelumnya,
mayoritas mufasir yang dikaji dalam penelitian ini berpendapat bahwa yang
dimaksud dengan al-fataa dalam ayat tersebut adalah Yusya® bin Nun.
Pendapat ini sejalan dengan ijma’ para ulama tafsir mutabar yang sepakat
menetapkan Yusya‘ bin Nun sebagai sosok yang dirujuk. Perbedaan
pendapat Abu Zahrah terletak pada ketidakhadirannya dalam memberikan
penjelasan 1dentitas tokoh tersebut pada ayat 60, serta terbatasnya
pembahasan pada makna leksikal fataa di ayat 62 tanpa mengaitkan dengan

sosok tertentu.

4 Abu Zahrah, Zahratu At-Tafasir.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



181
Fitri Meliani

7. Respon Epistemologis Mufasir Modern-Kontemporer terhadap
Konsep Ijma’ dalam Penafsiran Al-Qur’an.

Apabila penafsiran Al-Qur'an  diklasifikasikan berdasarkan
periodisasi waktu, perbedaan antara tafsir modern dan tafsir kontemporer
akan tampak dengan jelas. Dalam konteks ini, Tafsir Abu Zahrah dapat
dimasukkan ke dalam kategori tafsir modern, sedangkan Tafsir Al-Azhar, Al-
Wasith li Quran al-‘Adzim, dan Al-Misbah termasuk dalam kategori tafsir
kontemporer. Adapun Tafsir Sya’rawi menempati posisi yang unik karena
dapat dimasukkan ke dalam dua kategori sekaligus, yakni modern dan
kontemporer. Meskipun demikian, pengkategorian tersebut tidak dapat
dilakukan secara sederhana hanya dengan merujuk pada masa
kemunculannya. Sebuah karya tafsir yang muncul pada era modern tetapi
memiliki pendekatan penafsiran yang bersifat kontemporer yakni mampu
menjawab problematika aktual masyarakat masa kini dapat dikategorikan
sebagai tafsir kontemporer. Sebaliknya, apabila sebuah tafsir lahir pada
masa kontemporer tetapi metode dan orientasi penafsirannya tetap berpijak
pada kerangka klasik atau modern tanpa mengakomodasi kebutuhan zaman,
maka karya tersebut tidak dapat digolongkan sebagai tafsir kontemporer.

Respon mufasir modern-kontemporer terhadap ijma’ dalam tafsir
dapat diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama. Pertama, kategori
mufasir yang mengutip dan menerima ijma’fi tafsir. Keempat mufasir, yakni
Muhammad Sayyid Thantawi, Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya
Hamka, dan M. Quraish Shihab, menunjukkan keselarasan pandangan
dalam menerima dan mengutip iyyma°‘ fi al-tafsir terkait penafsiran QS. al-
Kahfi [18]:60, khususnya mengenai term al-fata. Mereka sepakat mengikuti
pandangan ulama klasik yang menetapkan bahwa istilah tersebut merujuk
kepada Yusha‘ bin Nun, pendamping sekaligus murid Nabi Musa. Sayyid
Thantawi menegaskan hal ini secara ringkas dengan menekankan
kedekatan Yusha® bin Nun kepada Nabi Musa. Al-Sya‘rawi menjelaskan
peran Yusha‘bin Nun sebagai khadam (pelayan) yang belajar langsung dari

Nabi Musa, sementara Hamka memperluas pemaparan dengan

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

182
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

menyertakan riwayat-riwayat dan analisis sosial-linguistik istilah fataa.
Adapun Quraish Shihab menguraikan makna fataa sekaligus
mengemukakan pandangan jumhur ulama yang menetapkan Yusha‘ bin
Nun, sambil memberikan catatan atas adanya pandangan minoritas.
Kesamaan sikap ini mencerminkan kecenderungan mereka untuk
mengafirmasi konsensus ulama dalam tafsir, dengan tetap memanfaatkan
kerangka keilmuan dan pendekatan metodologis masing-masing. Kedua,
kategori mufasir yang tidak mengutip atau menyebutkan ijma’ dalam
penafsirannya. Dari seluruh mufasir yang diteliti, Abu Zahrah merupakan
satu-satunya tokoh yang masuk dalam kategori ini. Ketidaksepakatannya
dengan mufasir mutabar dalam hal ini disebabkan oleh kecenderungannya
untuk berpegang teguh pada keumuman lafaz. Sikap tersebut membuatnya
enggan memperinci lebih lanjut makna tempat atau nama yang diungkapkan
secara global. Metode penafsiran yang digunakan Abu Zahrah tidak bersifat
terperinci (tahlili), melainkan hanya menyoroti istilah-istilah tertentu yang

dianggap memiliki signifikansi lebih besar dalam konteks pemaknaan ayat.

. Kesimpulan

Berdasarkan hasil penelitian ini, ditemukan bahwa empat dari lima
mufasir modern—kontemporer yang menjadi objek kajian yakni Muhammad
Sayyid Tantawi, Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya Hamka, dan M.
Quraish Shihabmenunjukkan sikap afirmatif terhadap ijma‘fi al-tafsir pada
QS al-Kahfi [18]:60, dengan menetapkan al-fatd sebagai Yusha‘ bin Nun
berdasarkan riwayat hadis sahih dan pandangan jumhur ulama. Sikap ini
mencerminkan kecenderungan metodologis yang mengintegrasikan
penghormatan terhadap otoritas tafsir klasik dengan upaya menjaga
relevansinya dalam konteks kontemporer. Sementara itu, Muhammad Abu
Zahrah tidak secara tegas menyebutkan identitas al-fatd. Temuan ini
mengindikasikan bahwa, meskipun ijma‘ fi al-tafsir memiliki landasan
epistemologis yang kuat, penerapannya dalam tafsir modern—kontemporer

bersifat dinamis dan sangat dipengaruhi oleh kerangka metodologis masing-

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



183
Fitri Meliani

masing mufasir. Setidaknya, hal ini memperlihatkan adanya variasi sikap,
mulai dari penerimaan disertal pengutipan, hingga pengabaian pengutipan

dengan pertimbangan tertentu.

Referensi

Abdul Wahab Khallaf. Iimu Ushul Figh. Cairo, n.d.

Abi Al-Hasan Al-Wahidi. Al-Wasit Fi Tafsir Al-Quran Al-Majid. Beirut: Dar
al-Kutub al-Tlmiah, 1994.

Abu Al-Hasan Al-Mawardi. Tafsir An-Nukat Wal-Uyun. Beirut: Muasasah
Risalah, 1989.

Abu Zahrah. Zahratu At-Tafasir. Dar Al-fikr Al-’Araby, 1987.

Al-Jauzy. Zad Al-Masir Fi ‘Ilm Al-Tafsir. bairut: maktabah al-islami, 2002.

Al-Qurthubi, Muhammad bin Ahmad al-Anshari. Al-Jami’ Li Ahkam Al-
Quran Wa Al-Mubayyin Li Ma Taqaddama Min Al-Sunnah Wa Ahkam
Al-Furqan. Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 1964.

Amru, Khobirul. “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsir dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 dan
Al-Lail [92]: 17 Dalam Kitab-Kitab Tafsir Modern.” Universitas Islam
Negeri Sunan Ampel, 2018.

Andi Raita Umairah Syarif. “Dimensi Toleransi Pesan Al-Qur’an Di Media
Sosial Indonesia (Studi Epistemologi Fahd Ar-Rumi).” UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta., 2022.

At-Thayar. Fusul Fi Ushul At-Tafsir. Riyadh: Dar Ibn Jauzi, 1999.

Athabari, Abi Ja’far Muhammad. Tafsir Athabari: Jami’ Al-Bayan an Ta wil
Ayat Ay Al-Qur’an. Edited by Dar Al-Hijr. Cairo, 2001.

Dimyati, Muhammad Afifuddin. Irshad Al-Darisin Ila Ijma‘ Al-Mufassirin.
Malang: Maktabah Lisan Araby, 2017.

Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi. Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. Riyadh,
2018.

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup. Jakarta: Gema Insani, 2018.

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional PTE LDT, 1989.

Ibn ’Athiyah. Al-Mubarrar Al-Waziz, n.d.

As-Sya’rawi. Tafsir As-Sya’rawi. Akhbr al-Yaum. Cairo, 1991.

Khobirul Amru, Abd. Kholid. “Al-Ijma’ Fi1 Tafsir Dalam Presfektif Mufasir
Modern: Tela’ah Surah Al-Kahf Dan Al-Layl.” Jurnal Keilmuan Tafsir
Hadits 11, no. 1 (2021): 80.

M.Quraish Syihab. Tafsir Al-Misbah. Lentera Hati, 2000.

Majduddin Muhammad bin Ya'qub. Al-Qomus Al-Muhit. Beirut: Muasasah
Risalah, 2005.

https://doi.org/10.62376/tafasir.v312.77



https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77

184
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fata pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir
Modern dan Kontemporer

Muhammad Al-Syaukani. Irsyad Al-Fuhul Ila Tahqiqi Al-Haq Min 1lm Al-
Ushul. Beirut: Dar Al-Fikr, n.d.

Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy. Ijma’ Fi Tafsir, n.d.

Muhammad Sayyid Thantawi. Tafsir Al-Wasith Li Al-Quran Al-Karim.
Cairo: Dar As-Sa’adah, 2007.

Mukhamad Saifunnuha. “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal
Abad Ke-21,” 2021.

Rachmat shafe’i. Ilmu Ushul Figh. bandung: pustaka setia, 2007.

Raghib Al-Isfihani. Al-Mufradat Fi Gharib Al-Quran. Beirut: Dar Al-
Ma’rifah, n.d.

Rahmatullah, Rahmatullah, Hudriansyah Hudriansyah, and Mursalim
Mursalim. “M. Quraish Shihab Dan Pengaruhnya Terhadap Dinamika
Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia Kontemporer.” SUHUF 14, no. 1 (June
30, 2021): 127-51. https://doi.org/10.22548/shf.v14i11.618.

Riswan Sulaeman. “Pendekatan Metodologis Fahd Ar-Rumi Dalam Ilmu
Tafsir.” UIN Syarif Hidayatullah, 2023.

Sa’ad Al-Khatib. Mafatih Al-Tafsir. Riyadh: Dar Al-tadmuriyyah, 2010.

Syaifullah, Imam Azis, Akhmad Sulthoni, and Akhmadiyah Saputra.
“Konsep Makanan Halal, Thayyib, Dan Haram Dalam Al-Qur’an
Menurut Tafsir Asy-Sya’rawi.” Ushuly: Jurnal Ilmu Ushuluddin 4, no. 1
(2025): 21-41. https://doi.org/10.52431/ushuly.v411.2998.

Wahbah Zuhaili. Al-Wajiz Fi Ushul Figh. Damaskus: Dar Al-Fikr, 2009.

Yufiandze Bafri. “Mufsid Prespektif Muhammad Sayyid Thantawi Dalam
Tafsir Al-Wasith.” UIN Sultan Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022.

Tafasir ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244



