
Tafasir 
Volume 3 Number 2  December 2025 

 DOI https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2 
  

161 

  

CONSENSUS IN TAFSIR ON THE MEANING OF AL-

FATĀ IN SURAH AL-KAHF [18]:60 A MODERN AND 

CONTEMPORARY TAFSIR PERSPECTIVE 

 
Fitri Meliani 

UIN Sunan Gunung Djati Bandung 

 

Abstract 

This paper examines Ijma’ fi al-Tafsir regarding the meaning of al-fatā in QS al-

Kahfi [18]:60 from the perspective of modern–contemporary exegetes. Using library 

research with a descriptive–analytical approach, it analyzes five tafsir works: al-

Wasīṭ (Tantawi), Tafsir Asy-Sya‘rawi, Tafsir al-Azhar (Hamka), al-Mishbah 

(Quraish Shihab), and Zahratu al-Tafāsīr (Abu Zahrah). The results identify two 

typologies: (1) citing and accepting Ijma’ fi al-Tafsir, as done by Tantawi, Asy-

Sya‘rawi, Hamka, and Quraish Shihab, who affirm al-fatā as Yūsha‘ bin Nūn based 

on authentic hadiths and the view of the majority; and (2) not explicitly citing Ijma’, 

as in Abu Zahrah’s interpretation, which maintains the general meaning of the term. 

These findings highlight the dynamic application of Ijma’ fi al-Tafsir in the modern–

contemporary era, shaped by each exegete’s methodological framework and 

interpretive orientation. 

 
Keywords: Ijma’ fi al-Tafsir, al-fatā, QS al-Kahfi. 

 

IJMA‘ FI AL-TAFSIR TERHADAP MAKNA AL-FATĀ PADA 

QS AL-KAHFI [18]:60 PERSPEKTIF TAFSIR MODERN 

DAN KONTEMPORER 

 
Abstrak 
Makalah ini mengkaji Ijma’ fi al-Tafsir terhadap makna al-fatā pada QS al-Kahfi 

[18]:60 dari perspektif mufasir modern–kontemporer. Penelitian ini menggunakan 

metode studi pustaka dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap lima tafsir, 

yakni al-Wasīṭ (Tantawi), Tafsir Asy-Sya‘rawi, Tafsir al-Azhar (Hamka), al-Mishbah 

(Quraish Shihab), dan Zahratu al-Tafāsīr (Abu Zahrah). Hasil penelitian 

menunjukkan dua tipologi sikap: (1) mengutip dan menerima Ijma’ fi al-Tafsir, 

sebagaimana dilakukan Tantawi, Asy-Sya‘rawi, Hamka, dan Quraish Shihab yang 

menetapkan al-fatā sebagai Yūsha‘ bin Nūn berdasarkan hadis sahih dan 

pandangan jumhur; (2) tidak mengutip secara eksplisit Ijma’, seperti Abu Zahrah 

yang mempertahankan keumuman lafaz. Temuan ini menegaskan dinamika 

penerapan Ijma’ fi al-Tafsir di era modern–kontemporer yang dipengaruhi oleh 

metode dan orientasi penafsiran masing-masing mufasir. 
 

Kata Kunci : (Ijma’ fi al-Tafsir, al-Fatā, QS al-Kahfi [18]:60) 

 

 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2


162 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Author correspondence 

Email: fitrimeliani8120@gmail.com  

Available online at https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir  

 

A. Pendahuluan   

Kajian tafsir al-Qur’an terus mengalami perkembangan seiring 

dinamika zaman, baik dari segi metodologi, pendekatan, maupun corak 

penafsiran. Salah satu topik penting yang memiliki posisi strategis dalam 

uṣūl al-tafsir adalah al-ijma‘ fi al-tafsir, yaitu kesepakatan para mufasir 

terhadap makna suatu ayat.1 Dalam khazanah tafsir klasik, ijma‘ memiliki 

peran penting dalam menjaga stabilitas makna dan otoritas penafsiran. QS 

al-Kahfi [18]:60 merupakan salah satu ayat yang sering dijadikan contoh 

ayat mujma‘ ‘alayh, khususnya pada istilah al-fatā. Mayoritas mufasir klasik 

seperti al-Ṭabari, Ibn Kathir, dan al-Qurṭubi sepakat menafsirkan istilah 

tersebut sebagai Yusha‘ bin Nun, murid sekaligus pendamping Nabi Musa. 

Konsensus ini menjadi bagian dari tradisi penafsiran yang kokoh selama 

berabad-abad. 

Salah satu bentuk keutamaan yang dianugerahkan Allah SWT kepada 

umat Islam dibandingkan umat-umat lainnya adalah adanya kesepakatan 

para ulama (ijma‘) dalam menetapkan persoalan-persoalan keagamaan. 

Kesepakatan ini dikategorikan sebagai suatu keistimewaan karena diyakini 

memiliki otoritas kebenaran yang terjaga dari unsur kesesatan, kekeliruan, 

maupun penyimpangan terhadap ketentuan yang telah ditetapkan oleh 

syariat. Melalui mekanisme ijma‘ tersebut, Allah SWT memelihara 

kemurnian hukum-hukum syariat dari upaya manipulasi pihak-pihak yang 

tidak amanah serta dari penyelewengan yang dilakukan oleh golongan yang 

menyimpang.2 

Ijma’ dalam Islam memiliki kedudukan yang sangat penting 

Sebagaimana dijelaskan dalam literatur uṣūl al-fiqh, legitimasi normatif 

                                                 
1 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu (Riyadh, 2018). 
2 Muhammad Afifuddin Dimyati, Irshad Al-Darisin Ila Ijma‘ Al-Mufassirin (Malang: Maktabah 

Lisan Araby, 2017). 

mailto:fitrimeliani8120@gmail.com
https://journalmahadaly.asadiyahpusat.org/index.php/tafasir


163 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

ijma‘ sebagai sumber hukum Islam ketiga setelah al-Qur’an dan Hadis 

antara lain didasarkan pada firman Allah SWT dalam surah al-Nisā’ [4]:115 

yang menyatakan sebagai berikut. 

 مِنْْۢ بَعْدِ مَا تَبَيَّ 
َ
سُوْل مََۗ وَمَنْ يُّشَاقِقِ الرَّ ى وَنُصْلِهٖ جَهَنَّ

ّٰ
هِٖ مَا تَوَل

 
مُؤْمِنِيْنَ نُوَل

ْ
بِعْ غَيْرَ سَبِيْلِ ال هُدٰى وَيَتَّ

ْ
هُ ال

َ
نَ ل

 وَسَاءَۤتْ مَصِيْرًا ࣖ 

“Siapa yang menentang Rasul (Nabi Muhammad) setelah jelas kebenaran 

baginya dan mengikuti jalan yang bukan jalan orang-orang mukmin, Kami biarkan 

dalam kesesatannya dan akan Kami masukkan ke dalam (neraka) Jahanam. Itu 

seburuk-buruk tempat kembali.” 

 

Berlandaskan ayat tersebut, ijma‘ memperoleh perhatian yang 

signifikan dari para ulama, yang diwujudkan melalui perumusan bagi 

pembahasan isu-isu dan problematikanya, penetapan kriteria mengenai hal-

hal yang termasuk dalam cakupannya, serta pendokumentasian hasil kajian 

tersebut dalam bentuk karya khusus.3 Dalam konteks penafsiran al-Qur’an, 

ijma‘ dimaknai sebagai konsensus para ahli tafsir pada suatu periode 

tertentu dari umat Nabi Muhammad SAW4 mengenai penetapan makna satu 

atau beberapa ayat dalam al-Qur’an. 

Sejumlah penelitian sebelumnya telah membahas Ijma’ Fi Al-Tafsir dari 

berbagai prespektif. Sulaeman (2023)5 menelaah pendekatan umum 

metodologis dalam Uṣūl at-Tafsīr, namun tidak secara spesifik membahas 

kedudukan ijma’ sebagai sumber epistemik dalam tafsir. Sementara itu, 

studi yang dilakukan oleh Syarif (2022)6 dan Saifunnuha (2021)7 cenderung 

                                                 
3 Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy, Ijma’ Fi Tafsir, n.d. 
4 Sa’ad Al-Khatib, Mafatih Al-Tafsir (Riyadh: Dar Al-tadmuriyyah, 2010). 
5 Mukhamad Saifunnuha, “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal Abad Ke-21” 

(2021). 
6 Riswan Sulaeman, “Pendekatan Metodologis Fahd Ar-Rūmī Dalam Ilmu Tafsir” (UIN Syarif 

Hidayatullah, 2023). 
7 Andi Raita Umairah Syarif., “Dimensi Toleransi Pesan Al-Qur’an Di Media Sosial Indonesia 

(Studi Epistemologi Fahd Ar-Rūmī)” (UIN Syarif Hidayatullah Jakarta., 2022). 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


164 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

menyoroti aspek sosial atau lokalitas dalam penafsiran, Adapun dalam 

Skripsi yang ditulis oleh Khobirul Amru (2018) melakukan analisis 

komparatif terhadap sikap mufasir modern terhadap dua ayat ijma‘, 

mengidentifikasi variasi penerimaan dan penolakannya.8 Meskipun 

demikian, penelitian-penelitian tersebut belum secara spesifik mengulas QS 

al-Kahfi [18]:60, khususnya terkait pemaknaan istilah al-fatā, dalam 

kerangka tafsir modern dan kontemporer. Oleh karena itu, masih terdapat 

celah penelitian yang signifikan untuk mengkaji sejauh mana konsistensi 

atau pergeseran makna al-fatā pada ayat ini terjadi, penulis akan mengkaji 

apakah ada perbedaan penafsiran antara mufasir klasik dengan penafsiran 

mufasir modern dan kontemporer terkait pemaknaan kata Al-fata serta 

bagaimana dinamika tersebut mencerminkan interaksi antara tradisi ijma‘ 

dan pendekatan tafsir pada era modern–kontemporer.  

Analisis yang dilakukan dalam penelitian ini pada dasarnya memiliki 

kemiripan tema dengan kajian terdahulu, namun berbeda dalam pemilihan 

objek kajian. Penelitian ini secara khusus mengkaji pandangan mufasir 

modern–kontemporer yang belum menjadi fokus dalam studi sebelumnya, 

sehingga memberikan kontribusi dalam memperluas cakrawala 

pengetahuan mengenai perspektif para mufasir yang beragam dan belum 

terakomodasi dalam penelitian terdahulu. 

Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan dan menganalisis 

penafsiran mufasir modern–kontemporer terhadap makna al-fatā pada QS 

al-Kahfi [18]:60 serta memetakan posisi mereka terhadap ijma‘ fi al-tafsir. 

Analisis difokuskan pada lima karya tafsir modern dan kontemporer, yakni 

Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, Tafsir al-Sya‘rawi karya 

Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Qutb, 

dan al-Wasīṭ li al-Qur’ān al-‘Azīm karya Muhammad Sayyid Tantaw, serta 

Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahra. Hasilnya diharapkan memberikan 

kontribusi pada pengembangan studi tafsir, khususnya dalam memahami 

                                                 
8 Khobirul Amru, “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsi R Dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 Dan Al-Lail [92]: 

17 Dalam Kitab-Kitab Tafsir Modern Modern” (Universitas Islam Negeri Sunan Ampel, 2018). 



165 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

dinamika penerimaan atau pergeseran ijma‘ dalam wacana tafsir modern 

dan kontemporer. 

 

B. Metode Penelitian 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

analisis isi (content analysis) berbasis kajian pustaka (library research). 

Sumber data primer mencakup lima karya tafsir modern dan kontemporer, 

yaitu Tafsir al-Mishbah karya M. Quraish Shihab, Tafsir al-Sya‘rawi karya 

Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Fī Ẓilāl al-Qur’ān karya Sayyid Qutb, 

dan al-Wasīṭ li al-Qur’ān al-‘Aẓīm karya Muhammad Sayyid Tantawi,serta 

tafsir  Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahrah, sedangkan sumber sekunder 

meliputi tafsir klasik seperti Jāmi‘ al-Bayān karya al-Ṭabari, al-Jāmi‘ li 

Aḥkām al-Qur’ān karya al-Qurṭubi, serta literatur akademik terkait konsep 

ijma‘ fi al-tafsir. Proses analisis dilakukan melalui tiga tahap, yaitu reduksi 

data dengan menyeleksi informasi yang relevan, penyajian data melalui 

pemetaan pandangan mufasir terhadap makna al-fatā pada QS al-Kahfi 

[18]:60, dan menyimpulka interpretasi kritis dan komparasi antara 

pandangan mufasir modern–kontemporer dan mufasir klasik untuk 

mengidentifikasi konsistensi atau pergeseran makna. 

 

C. Hasil dan Pembahasan  

1. Pengertian Ijma’ Fi Al-Tafsir 

Pembahasan mengenai definisi al-ijma‘ fi al-tafsir memiliki keterkaitan 

erat dengan disiplin uṣūl al-fiqh, karena konsep ijma‘ yang dimaksud pada 

dasarnya bersumber dari kajian tersebut. Penjelasan terkait pengertian, 

legitimasi (ḥujjiyyah), rukun, syarat, dan jenis-jenis ijma‘ umumnya merujuk 

pada literatur uṣūl al-fiqh. Namun demikian, terdapat dua perbedaan 

mendasar. Pertama, subjek yang membentuk ijma‘ dalam uṣūl al-fiqh adalah 

para mujtahid, sedangkan dalam konteks tafsir adalah para mufasir. Kedua, 

objek kajian dalam uṣūl al-fiqh berfokus pada hukum-hukum syariat, 

sementara dalam tafsir mencakup makna dan penafsiran ayat-ayat al-

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


166 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Qur’an. Perbedaan kedua ini melahirkan pembahasan khusus yang tidak 

ditemukan dalam uṣūl al-fiqh, seperti metode yang digunakan para mufasir 

untuk menetapkan adanya ijma‘ dan faktor-faktor yang mendorong mereka 

menyatakan bahwa suatu penafsiran telah disepakati secara konsensus.  

Secara etimologi )الإجماع) ijma’ merupakan isim mashdar dari kata 

ajma’a, yang merupakan derivasi dari kata jama’a  (menyatukan)9, Raghib 

Al-Isfihani menegaskan bahwa Al-Qur’an juga menggunakan jama’a dalam 

arti mengumpulkan.10 Ijma’ yang berarti kesepakatan terhadap sesuatu, 

bertekad untuk melakukan suatu pekerjaan, atau membuat keputusan 

terhadap suatu permasalahan.11 Dalam terminologi ushul fiqh, ijma’ 

dimaknai sebagai suatu kesepakatan para mujtahid dalam suatu masa 

tertentu terhadap masalah hukum syariah setelah meninggalnya Nabi saw.12 

Sedangkan yang dimaksud dengan ijma mufasir adalah kesepakatan para 

ahli tafsir dalam menafsirkan makna ayat Al-Qur’an, tidak ada satupun dari 

para ahli tafsir tersebut yang menyelisihi dan mengingkarinya. Begitupun 

para ulama ahli tafsir yang sangat memperhatikan terhadap ijma’ fi tafsir 

diantara nya adalah Al-Imam At-Thabari, Ibnu Athiyah, Imam Al-Qurthubi, 

Imam Al-Wahidi, Imam Al-Mawardi dan yang masyhur pada masa 

kontemporer adalah Muhammad Abdul Aziz Al-Khadiri yang menulis sebuat 

Tesis nya yang berjudul Al-Ijma’ Fi At-Tafsir. Imam As-Syaukani 

menyebutkan ada tiga unsur dalam Ijma’antara lain adalah: (1) kesepakatan 

harus dilakukan oleh para mujtahid dari kalangan umat islam dari seluruh 

dunia,serta tidak boleh ada yang tertinggal satu orang pun. (2) kesepakatan 

tidak terjadi sebelum Nabi wafat, artinya kesepakatan tersebut harus terjadi 

setelah nabi wafat. (3) kesepakatan yang dimaksud dalam konteks ini tidak 

keluar dari keagamaan yakni  kesepakatan yang dimaksud adalah 

                                                 
9 Majduddin Muhammad bin Ya’qub, Al-Qomus Al-Muhit (Beirut: Muasasah Risalah, 2005). 
10 Raghib Al-Isfihani, Al-Mufradat Fi Gharib Al-Qur’an (Beirut: Dar Al-Ma’rifah, n.d.). 
11 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. 
12 Abdul Wahab Khallaf, Ilmu Ushul Fiqh (Cairo, n.d.). 



167 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

permasalahan keagamaan.13  Imam As-sairazi mengemukakan pendapat 

bahwa Ijma’ merupakan kesepakatan para ulama dalam suatu masa 

mengenai suatu hukum yang terjadi.14 Namun jika dikhususkan dalam term 

mufassir,jadi, yang dimaksud Ijma’ fi Tafsir  adalah : 

 

  15اتفق أهل ألتفسير على معنى لللأية لا يخالفهم فيه أحد من أئمة التفسير المعتبرين

 “Kesepakatan para mufassir mengenai makna suatu ayat, dan tidak 

ada seorang pun dari para imam tafsir yang menyelisihi mereka dalam hal 

itu”. 

 

Dari bebrapa definisi diatas, dapat penulis simpulkan bahwa suatu 

kesepakatan tentang sebuah hukum dapat dapat disebut sebagai ijma’ ketika 

memenuhi beberapa syarat yang telah ditentukan yakni Ijma’,Qiyas, 

idtihsan, istishab, maslahah mursalah, sad adzara’i, ‘Urf, serta menguasai 

ilmu-ilmu al-Qur’an dan ilmu maqoshid syari’ah beserta bagian-bagian nya, 

yang paling utama adalah menguasai ilmu bahasa arab beserta tata bahasa 

nya dengan secara baik.16 

2. Klasifikasi Ijma’ 

Pertama, Ijma ditinjau dari segi cara terbentuknya Ijma’, terbagi 

menjadi dua bagian:  

a. Ijma’ Sharih, yaitu kesepakatan para mujtahid ummat mengenai hukum 

syar’i atas suatu peristiawa pada suatu masa dengan jelas para mujtahid 

menyatakan dan memperlihatkan pendapatnya,baikdengan 

memfatwakan nya atau dengan mempraktikkan nya, yang 

mencerminkan pendapatnya.17 

                                                 
13 Muhammad Al-Syaukani, Irsyad AlFuhul Ila Tahqiqi Al-Haq Min ‘Ilm Al-Ushul. (Beirut: Dar 

Al-Fikr, n.d.). 
14 Amru, “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsir dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 Dan Al-Lail [92]: 17 Dalam 

Kitab-Kitab Tafsir Modern.” 
15 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. 
16 Rachmat shafe’i, Ilmu Ushul Fiqh (bandung: pustaka setia, 2007). 
17 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


168 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

b.  Ijma’ As-Sukuti yaitu kesepakatan yang sebagian mujtahid menyatakan 

pendapatnya dengan tegas terhadap suatu hukum atas suatu peristiwa 

pada suatu masa baik dengan memfatwakannya ataupun 

mempraktikannya, 18sedangkan mujtahid lain dalam masa yang sama 

tidak menyatakan persetujuannya terhadap hukum itu dan tidak pula 

menentangnya. 

  Dari kedua macam Ijma’ diatas, menurut jumhur ijma’ sharih 

merupakan ijma’hakiki dan menjadi sumber hukum syari’at, sedangkan 

ijma’ sukuti adalah merupakan ijma’ I’tibari (masih relatif)19.Sikap diam 

seseorang tidak selalu dapat dimaknai sebagai bentuk persetujuan. Oleh 

karena itu, kedudukan ijma’ sukuti masih menjadi perdebatan di kalangan 

ulama. Mayoritas ulama (jumhur) tidak menganggapnya sebagai hujjah yang 

kuat, karena dinilai masih sebatas pendapat individu. Namun demikian, 

mazhab Hanafi memandang bahwa ijma’ sukuti dapat dijadikan hujjah 

apabila seorang mujtahid tetap diam setelah disampaikan kepadanya suatu 

peristiwa beserta pendapat para mujtahid lainnya, disertai waktu yang 

cukup untuk menelaahnya, serta tidak terdapat indikasi bahwa sikap diam 

tersebut merupakan bentuk ketidaksetujuan. 

  Kedua, jika ditinjau dari segi masa, maka Ijma’ terbagi menjadi dua 

bagian  yaitu:  

a.  Ijma’ Shahabah adalah Ijma‘ para sahabat yang terjadi setelah wafatnya 

Rasulullah SAW, bagi ulama yang mengakui otoritas (ḥujjiyyah) ijma‘, 

dipandang sebagai hujjah yang bersifat pasti dan tidak diragukan 

keabsahannya. 

b. Ijma’ Gharim adalah Ijma‘ yang dilakukan oleh umat Islam selain para 

sahabat menjadi topik perbedaan pendapat di kalangan ulama, khususnya 

terkait kemungkinan terjadinya dan kemungkinan diketahuinya secara 

pasti. Meskipun demikian, mayoritas ulama berpendapat bahwa ijma‘ 

tersebut tetap termasuk hujjah yang bersifat pasti. 

                                                 
18 Wahbah Zuhaili, Al-Wajiz Fi Ushul Fiqh (Damaskus: Dar Al-Fikr, 2009). 
19 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. 



169 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

 

Ketiga, Ijma’  jika ditinjau dari segi derajat dan kekuatan hukum, maka 

terbagi menjadi dua bagian: 

a. Ijma‘ qaṭ‘ī (bersifat pasti) dan ijma‘ ẓannī (bersifat dugaan). Ijma‘ qaṭ‘ī 

mencakup, antara lain, ijma‘ para sahabat yang diriwayatkan secara 

mutawātir serta kesepakatan atas perkara-perkara agama yang wajib 

diketahui secara pasti. 

b. Ijma‘ ẓannī meliputi, misalnya, al-ijma‘ al-sukūtī yang tidak melibatkan 

kesepakatan seluruh mujtahid, melainkan hanya sebagian di antaranya. 

 

3. Faktor-faktor Munculnya Ijma Fi Tafsir  

Berdasarkan kitab Fahd Ar-Rumi, diketahui bahwa ada beberapa faktor 

yang mendorong para mufasir mengungkapkan istilah al-Ijma’ dalam 

penafsirannya. Pertama, adanya kata homonim (wujud al-isytirok fil ma’na). 

bahwa satu kata memiliki makna nya banyak, mufassir berusaha untuk  

membebaskan perbedaan  terhadap ayat-ayat yang mengandung makna 

musytarok. Seperti kata البلوغ dalam Surat Al-Baqarah : 231 

حُوْهُنَّ بِمَعْرُوْفٍَۗ  وْ سَر ِ
َ
وْهُنَّ بِمَعْرُوْفٍ ا

ُ
مْسِك

َ
هُنَّ فَا

َ
جَل

َ
غْنَ ا

َ
سَاءَۤ فَبَل ِ

قْتُمُ الن 
َّ
 وَاِذَا طَل

  Kata  فبلغن dalam konteks ayat ini mengandung lafaz البلوغ  yang 

tergolong sebagai lafaz musytarak, yaitu kata yang memiliki lebih dari satu 

makna. Dalam khazanah bahasa Arab, البلوغ  dapat bermakna al-muqārabah 

'alā al-intihā (mendekati akhir) dan juga al-intihā (selesai atau berakhir). 

Para ulama tafsir telah bersepakat (ijma’) bahwa makna al-bulūgh dalam 

konteks ayat tersebut adalah al-muqārabah ‘alā al-intihā, bukan al-intihā 

secara mutlak. Hal ini karena jika dimaknai sebagai al-intihā, maka secara 

langsung berarti bahwa masa ‘iddah istri telah selesai, sehingga suami tidak 

lagi memiliki hak untuk menahan atau merujuk istrinya. Pemahaman 

seperti ini telah ditegaskan oleh ijma’ para ulama. 

  Namun, makna al-bulūgh dalam surah Al-Baqarah ayat 232 memiliki 

pengertian yang berbeda. Dalam ayat tersebut, kata al-bulūgh benar-benar 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


170 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

dimaknai sebagai al-intihā (selesai secara utuh). Misalnya dalam ungkapan 

“balaghtu khamsa wa ‘isrīn sanah” (saya telah mencapai usia 25 tahun), 

menunjukkan bahwa sesuatu telah benar-benar dicapai atau diselesaikan. 

Maka, dalam konteks ayat tersebut, setelah seorang suami menalak istrinya 

dan masa iddah benar-benar berakhir, tidak ada lagi hak untuk menahan, 

dan orang lain pun tidak diperbolehkan menghalangi mantan istri tersebut 

untuk menikah kembali. Dikuatkan oleh penafsiran Quraish Syihab kata al-

bulugh disana bermakna mencapai, karena konteks ayat sedang 

membicarakan wanita-wanita yang telah ditalak dan telah habis masa iddah 

nya.20 Dari perbedaan makna pada dua ayat yang menggunakan lafaz yang 

sama ini, dapat disimpulkan bahwa meskipun secara lafaz terlihat serupa, 

makna yang dikandung bisa berbeda secara signifikan. Perbedaan ini 

menunjukkan pentingnya memahami konteks (siyāq) dalam menafsirkan 

ayat, karena makna suatu kata dalam Al-Qur’an sangat bergantung pada 

posisi dan tujuan penggunaannya dalam ayat tersebut. 

  Kedua, (tahrir mahal An-niza) Perbedaan pendapat dalam 

menafsirkan Al-Qur’an merupakan bagian dari dinamika keilmuan yang 

tidak dapat dihindari. Namun demikian, terdapat pula beberapa ayat yang 

maknanya telah disepakati oleh para ulama. Salah satunya adalah makna 

kata al-kitāb dalam Surah Al-Baqarah ayat 53. 

مْ تَهْتَدُوْنَ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
فُرْقَانَ ل

ْ
كِتٰبَ وَال

ْ
تَيْنَا مُوْسَى ال

ٰ
 وَاِذْ ا

 Para ulama telah mencapai kesepakatan (ijma’) bahwa yang dimaksud 

dengan al-kitāb dalam ayat tersebut adalah Taurat. Kesepakatan ini bersifat 

qath’i dan tidak lagi menjadi ruang perdebatan, sehingga tidak memerlukan 

penegasan ulang. 21Berbeda halnya dengan lafaz al-furqān yang terdapat 

dalam ayat yang sama. Para ulama memiliki beberapa pandangan berbeda 

mengenai makna kata tersebut, setidaknya terdapat lima pendapat yang 

berkembang di kalangan mufassir. Hal ini menunjukkan bahwa tidak semua 

                                                 
20 M.Quraish Syihab, Tafsir Al-Misbah (Lentera Hati, 2000). 
21 At-Thayar, Fusul Fi Ushul At-Tafsir (Riyadh: Dar Ibn Jauzi, 1999). 



171 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

kata dalam Al-Qur’an memiliki makna yang telah disepakati secara mutlak, 

dan perbedaan tafsir bisa terjadi selama masih berada dalam koridor 

keilmuan dan metode yang dapat dipertanggung jawabkan. 

Ketiga,dalam studi tafsir, penting untuk menolak penafsiran-penafsiran 

yang menyimpang, khususnya yang berasal dari kelompok-kelompok ahli 

bid‘ah dan hawa nafsu (ahwā’), karena hal tersebut berpotensi merusak 

makna asli Al-Qur’an yang telah disepakati oleh para ulama terdahulu. 

Salah satu contohnya dapat ditemukan dalam penafsiran kelompok Syiah.22 

Mereka kerap mengklaim bahwa penafsiran versi mereka adalah yang paling 

benar, bahkan menafikan pandangan mayoritas ulama Ahlus Sunnah. 

Sebagai contohnya, dalam menafsirkan Surah Al-Lail ayat 17 mereka 

memahami kata atqā merujuk kepada Ali bin Abi Thalib. Penafsiran ini 

bertentangan dengan ijma’ para mufasir salaf yang menyatakan bahwa kata 

atqā dalam ayat tersebut merujuk kepada Abu Bakar Ash-Shiddiq. 

Konsensus ini dibangun atas dasar riwayat-riwayat yang kuat dan penalaran 

yang objektif. Oleh karena itu, penafsiran yang bertentangan dengan 

kesepakatan ulama salaf seperti ini perlu disikapi secara kritis dan tidak 

dijadikan sebagai rujukan dalam memahami makna ayat. 

Keempat, Salah satu alasan pentingnya memperhatikan ijma’ dalam 

penafsiran Al-Qur’an adalah untuk menghindari kesalahan dalam 

memahami makna ayat. Sebagai contoh, Imam Ar-Razi dalam menafsirkan 

kata as-sujūd pada Surah Al-Baqarah ayat 34: 

فِ 
ٰ
ك
ْ
انَ مِنَ ال

َ
بَرََۖ وَك

ْ
بٰى وَاسْتَك

َ
آْ اِبْلِيْسََۗ ا

َّ
ا اِل دَمَ فَسَجَدُوْْٓ

ٰ
ةِ اسْجُدُوْا لِا

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
نَا لِل

ْ
 رِيْنَ وَاِذْ قُل

 Menegaskan perlunya kehati-hatian dalam memahami konteks sujud 

yang dimaksud. Secara umum, umat Islam memahami sujud sebagai bagian 

dari ibadah dalam shalat, yakni sujud penyembahan. Namun demikian, para 

mufasir telah mencapai kesepakatan (ijma’) bahwa sujud yang dimaksud 

dalam ayat tersebut adalah sujūd taḥiyyah wa taʿẓīm yakni sujud sebagai 

                                                 
22 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi, Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


172 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

bentuk penghormatan, bukan sujud ibadah. Penafsiran ini penting untuk 

ditegaskan agar tidak terjadi kekeliruan dalam memahami pesan Al-Qur’an, 

terlebih dalam hal-hal yang berkaitan dengan akidah dan adab terhadap 

makhluk.23 

  Kelima, Penafsiran Al-Qur’an juga perlu disesuaikan dengan konteks 

penggunaan bahasa yang umum dipahami masyarakat, agar makna yang 

dihasilkan tetap relevan dan tidak menimbulkan kekeliruan. Dalam hal ini, 

ijma’ para mufasir memberikan contoh penting dalam menafsirkan kata ar-

rukū’ pada Surah Shād ayat 24.  

نَابَ  
َ
ا هُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهٗ وَخَرَّ رَاكِعًا وَّ نَّمَا فَتَنّٰ

َ
 وَظَنَّ دَاوٗدُ ا

  Meskipun secara lafzi rukū’ biasa dipahami sebagai gerakan 

membungkuk dalam shalat, para mufasir sepakat bahwa makna hakiki dari 

kata tersebut dalam ayat ini adalah sujud.24 Penyesuaian makna ini 

dilakukan berdasarkan konteks ayat dan kebiasaan penggunaan bahasa 

Arab klasik, sehingga penafsiran menjadi lebih tepat dan sesuai dengan 

maksud yang dikehendaki oleh Al-Qur’an. 

 

  Merujuk pada temuan Al-Khudayri,25 penelitian ini mengidentifikasi 

dua elemen tambahan yang turut memperkaya pemahaman sebelumnya, 

yaitu memastikan makna yang menyempurnakan maksud suatu ayat karena 

makna itu tidak tersebutkan secara eksplisit didalam redaksi (qath’u ihtimal 

alfadz al-ayah ‘ala ghair al-murod biha sarabatan mima la yatim ma’naha 

illa bihi).  Sebagai contoh istilah la yaqumuna yang terdapat dalam surah 

Al-Baqarah: 275. 

 
َّ
ل
َ
َۗ  ا مَس ِ

ْ
يْطٰنُ مِنَ ال طُهُ الشَّ ذِيْ يَتَخَبَّ

َّ
مَا يَقُوْمُ ال

َ
ا ك

َّ
ا يَقُوْمُوْنَ اِل

َ
بٰوا ل وْنَ الر ِ

ُ
ل
ُ
ك
ْ
 ذِينَْ يَأ

                                                 
23 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi. 
24 Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi. 
25 Abd. Kholid Khobirul Amru, “Al-Ijma’ Fi Tafsir Dalam Presfektif Mufasir Modern: 

Tela’ah Surah Al-Kahf Dan Al-Layl,” Jurnal Keilmuan Tafsir Hadits 11, no. 1 (2021): 80. 



173 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

Ibnu ‘Athiyyah mengutip pendapat ibnu Abbas, Mujahid, Ibnu Jubair, 

Qatadah Al-rabi’ dan Ad-dahak, bahwa yang dimaksud oleh istilah tersebut 

adalah mereka tidak bisa berdiri dari kuburan mereka dalam kebangkitan 

dihari kiamat. Beliau pun menegaskan bahwa pentakwilan tersebut 

berstatus mujma’ alaih dan dikuatkan oleh Qira’at Abdullah bin Mas’ud yang 

berbunyi “La yaqumuna yaum al-qiyamah illa kama yaqumu”.26 

 Terakhir, sebagai argumen dalam mengutamakan suatu pendapat lain 

dalam menafsirkan Ayat lain  al-ihtijaj bihi fi tarjih qaul ‘ala qaul fi tafsir 

ayat ukhra). Sebagai contoh dalam surah Ali Imran: 122 

مْ 
ُ
ۤاىِٕفَتٰنِ مِنْك تْ طَّ مُؤْمِنُوْنَ  اِذْ هَمَّ

ْ
لِ ال

َّ
يَتَوَك

ْ
ِ فَل ى اللّّٰٰ

َ
هُمَا َۗ وَعَل ُ وَلِيُّ اۙ وَاللّّٰٰ

َ
نْ تَفْشَل

َ
 ا

Imam At-Thabari mengatakan tidak ada perbedaan dikalangan para ahli 

tafsir bahwa yang dimaksud “At-Thaifatani” (dua golongan) adalah bani 

Salimah dan bani Harithah. Hal ini dikarenakan adanya perbedaan 

pendapat mengenai hari yang dimaksudkan oleh Allah pada ayat 

sebelumnya, yakni ayat ke-121. Ada yang mengatakan hari Uhud, hari al-

Ahzab dan hari Badar. Oleh karena itu, ketika menafsirkan ayat ke 122, Al-

Thabari menyatakan demikian untuk mengunggulkan pendapat yang 

pertama, hari Uhud. Karena dalam sejarah, perkara kedua bani itu terjadi 

pada hari Uhud, bukan al-Ahzab ataupun Badar.27 

 

4. Pandangan Ijma’ fi al-Tafsir dalam Penafsiran surah Al-kahf 

[18]:60  

Ijma‘ fi al-tafsir pada QS al-Kahfi [18]:60, yang berbunyi “Wa idh qāla 

Mūsāli-fatāhu la abraḥu ḥattā ablugha majma‘ al-baḥrayni aw amḍiya 

ḥuqūbā”, berkaitan dengan penafsiran istilah al-fatā. Permasalahan 

utamanya adalah identifikasi figur yang dimaksud dengan al-fatā tersebut. 

Mayoritas mufasir klasik sepakat bahwa yang dimaksud adalah Yūsha‘ bin 

Nūn. Pandangan ini dipegang oleh sejumlah mufasir otoritatif, seperti al-

                                                 
26 Ibn ’Athiyah, Al-Mubarrar Al-Waziz, n.d. 
27 Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy, Ijma’ Fi Tafsir. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


174 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Ṭabarī (w. 310 H),28 al-Māwardī (w. 450 H)29, al-Wāḥidī (w. 468 H)30, al-

Baghawī (w. 516 H), Ibn ‘Aṭiyyah (w. 546 H), Ibn al-Jawzī (w. 597 H)31, al-

Qurṭubī (w. 671 H),32 dan al-Bayḍāwī (w. 691 H), di antara mereka, al-Wāḥidī 

secara eksplisit menggunakan istilah ajma‘ū (para ulama bersepakat), 

sedangkan Ibn al-Jawzī menegaskan dengan ungkapan bi ghayr khilāf 

(tanpa perbedaan pendapat), yang keduanya menunjukkan adanya status 

ijma‘ dalam penafsiran ini. 

Dasar argumentasi yang melatarbelakangi kesepakatan mayoritas 

mufasir tersebut adalah hadis sahih marfu‘ yang diriwayatkan oleh Imam al-

Bukhārī dan Imam Muslim. Hadis tersebut mengisahkan perjalanan Nabi 

Mūsā bersama Khid}ir secara lengkap, sejak awal hingga akhir pertemuan 

mereka, sebagaimana diceritakan langsung oleh Rasulullah SAW kepada 

para sahabat.33 Dalam riwayat itu, Rasulullah SAW dengan jelas menyebut 

nama Yūsha‘ bin Nūn sebagai pendamping Nabi Mūsā, sehingga 

menghilangkan ambiguitas makna al-fatā dalam ayat tersebut. Kejelasan 

narasi hadis ini menjadi alasan mendasar bagi al-Wāḥidī dan Ibn al-Jawzī 

dalam menetapkan adanya ijma‘ pada penafsiran QS al-Kahfi [18]:60, 

sekaligus menunjukkan hubungan erat antara sumber hadis sahih dan 

konsensus tafsir dalam menjaga keotentikan makna ayat. 

Penulis menyimpulkan bahwa dalam sudut pandang Ijma’ fi Al-Tafsir 

kesepakatan para mufasir mengenai makna al-fatā pada QS al-Kahfi [18]:60 

merepresentasikan bahwa konsensus dalam penafsiran tidak semata-mata 

dibangun atas dasar pertimbangan linguistik atau analisis konteks historis, 

                                                 
28 Abi Ja’far Muhammad Athabari, Tafsir Athabari : Jami’ Al-Bayan ’an Ta’wil Ayat 

Ay Al-Qur’an, ed. Dar Al-Hijr (Cairo, 2001). 
29 Abu Al-Hasan Al-Mawardi, Tafsir An-Nukat Wal-Uyun (Beirut: Muasasah 

Risalah, 1989). 
30 Abi Al-Hasan Al-Wahidi, Al-Wasit Fi Tafsir Al-Qura>n Al-Majid (Beirut: Dar al-

Kutub al-’Ilmiah, 1994). 
31 Al-Jauzy, Zad Al-Masir Fi ‘Ilm Al-Tafsir (bairut: maktabah al-islami, 2002). 
32 Muhammad bin Ahmad al-Anshari Al-Qurthubi, Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an Wa 

Al-Mubayyin Li Ma Taqaddama Min Al-Sunnah Wa Ahkam Al-Furqan (Kairo: Dar al-Kutub 

al-Mishriyah, 1964). 
33 Khobirul Amru, “Al-Ijma’ Fi Tafsir Dalam Presfektif Mufasir Modern: Tela’ah 

Surah Al-Kahf Dan Al-Layl.” 



175 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

tetapi memperoleh legitimasi yang kuat melalui landasan dalil naqli yang 

otentik, khususnya riwayat hadis sahih. Hadis-hadis tersebut tidak hanya 

memberikan penjelasan eksplisit mengenai identitas tokoh yang dimaksud, 

tetapi juga berfungsi sebagai otoritas penguat yang menutup peluang 

terjadinya perbedaan penafsiran. Dengan demikian, QS al-Kahfi [18]:60 

dapat dipandang sebagai ilustrasi konkret bagaimana ijma‘ dalam tafsir 

bekerja secara efektif untuk menjaga stabilitas makna teks Al-Qur’an, 

mempertahankan kesinambungan tradisi interpretatif, serta meminimalkan 

potensi lahirnya tafsir-tafsir spekulatif yang tidak memiliki pijakan kuat 

dalam sumber primer.  

 

5. Biografi singkat Mufasir Modern-kontemporer 

Sejumlah mufasir terkemuka seperti Muhammad Sayyid Tantawi, 

Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya Hamka, Muhammad Quraish 

Shihab, dan Muhammad Abu Zahrah dikenal sebagai penghubung tradisi 

tafsir klasik dengan pemikiran modern, melalui karya-karya yang 

memadukan ketelitian bahasa, konteks sejarah, argumentasi rasional, dan 

relevansi ajaran Al-Qur’an bagi kehidupan umat. 

Muhammad Sayyid Tantawi (1928–2010) merupakan ulama besar 

Mesir yang pernah menjabat sebagai Mufti Republik Arab Mesir (1986–1996) 

dan Syekh al-Azhar (1996–2010). Lahir di Desa Sulaym Timur, Provinsi 

Sihaj, ia menempuh pendidikan di Ma’had Alexandria dan Fakultas 

Ushuluddin Universitas al-Azhar, serta meraih gelar doktor dalam bidang 

tafsir-hadis pada tahun 1966.34 Karier akademiknya mencakup berbagai 

posisi strategis, termasuk dosen, dekan, dan pengajar di Universitas Islam 

Libya serta Universitas Islam Madinah. Sebagai mufasir, karya 

monumentalnya adalah al-Tafsīr al-Wasīth li al-Qur’ān al-Karīm dalam 15 

jilid, selain puluhan buku lain di bidang tafsir, fikih, akidah, dan sosial. 

Penafsirannya bercorak adab ijtimā‘ī, memadukan pendekatan linguistik, 

                                                 
34 Yufiandze Bafri, “Mufsid Prespektif Muhammad Sayyid Thantawi Dalam Tafsir 

Al-Wasith” (UIN Sultan Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022). 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


176 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

kontekstual, dan perbandingan tafsir, dengan penekanan pada relevansi Al-

Qur’an terhadap problematika kontemporer.35  

Imam Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi Al-Hasani (1911–1998) 

dikenal luas di dunia Arab melalui tafsir lisan yang disiarkan di televisi 

Mesir, sehingga menjadikannya sosok karismatik dan populer di kalangan 

masyarakat. Lahir di Daqadus, Provinsi Daqahliyah, ia menempuh 

pendidikan di Universitas al-Azhar dan mendalami bidang bahasa Arab serta 

tafsir.36 Kariernya meliputi jabatan dosen, dekan, dan Menteri Wakaf Mesir 

(1976–1978). Metode penafsirannya memadukan penjelasan linguistik, 

konteks sejarah, dan pesan moral yang disampaikan dengan bahasa 

sederhana dan komunikatif, sehingga mudah dipahami oleh kalangan awam 

maupun akademisi. Di Indonesia, Haji Abdul Malik Karim Amrullah atau 

Buya Hamka (1908–1981) menempati posisi penting sebagai ulama, 

sastrawan, dan intelektual Muslim. Lahir di Maninjau, Sumatra Barat, ia 

menempuh pendidikan di Sumatra Thawalib dan memperluas wawasan 

keilmuan di Mekkah. Hamka aktif di Muhammadiyah, pernah menjadi 

anggota Masyumi, serta menjabat Ketua MUI pertama. Karya besarnya, 

Tafsir al-Azhar, menjadi rujukan penting dalam tafsir bercorak modernis 

yang memadukan ajaran Islam dengan nilai-nilai kebudayaan Nusantara.37  

Prof. Dr. Muhammad Quraish Shihab merupakan mufasir dan 

akademisi Indonesia terkemuka yang lahir di Rappang, Sulawesi Selatan. Ia 

menyelesaikan pendidikan di IAIN Alauddin dan Universitas al-Azhar, 

meraih gelar doktor di bidang tafsir. Kariernya meliputi jabatan Rektor IAIN 

Syarif Hidayatullah Jakarta dan Menteri Agama RI (1998). Karya-karyanya, 

seperti Tafsir al-Mishbah, dikenal dengan pendekatan tematik-konseptual 

                                                 
35 Muhammad Sayyid Thantawi, Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim (Cairo: Dar 

As-Sa’adah, 2007). 
36 Imam Azis Syaifullah, Akhmad Sulthoni, and Akhmadiyah Saputra, “Konsep 

Makanan Halal, Thayyib, Dan Haram Dalam Al-Qur’an Menurut Tafsir Asy-Sya’rawi,” 

Ushuly: Jurnal Ilmu Ushuluddin 4, no. 1 (2025): 21–41. 
37 Hamka, Kenang-Kenangan Hidup (Jakarta: Gema Insani, 2018). 



177 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

yang mengaitkan pesan Al-Qur’an dengan dinamika kontemporer.38 Adapun 

Muhammad Abu Zahrah (1898–1974), ulama dan akademisi Mesir yang lahir 

di Mahallat al-Kubra, dikenal sebagai pakar fikih, usul fikih, dan tafsir. Ia 

mengajar di berbagai fakultas syariah dan hukum, serta menulis karya-karya 

penting, termasuk Zahrat al-Tafāsīr, Usul al-Fiqh, dan Tarikh al-Mazahib 

al-Islamiyyah. Pemikirannya menekankan moderasi, keterbukaan, serta 

argumentasi rasional, dengan penjelasan fikih lintas mazhab yang berpadu 

dengan analisis bahasa yang kuat.39 

 

6. Analisis Penafsiran term Al-Fata pada QS al-Kahfi [18]: 60 

prespektif Mufasir Modern dan Kontemporer 

Dalam menafsirkan term al-fatā pada QS al-Kahfi [18]:60, para 

mufasir menunjukkan variasi pendekatan dalam penyampaiannya. Sebagian 

mufasir menafsirkan istilah tersebut sesuai dengan kesepakatan (ijma‘) yang 

telah mapan, yakni merujuk pada Yūsha‘ bin Nūn, sementara yang lain tidak 

secara eksplisit menyebutkan identitas yang dimaksud. Pada kelompok 

terakhir ini, penafsiran terbatas pada pemaknaan secara literal (ma‘nā ḥarfī) 

dari istilah al-fatā tanpa memberikan keterangan lebih lanjut mengenai 

sosok yang dirujuk dalam ayat. Berikut penulis paparkan sejumlah 

pandangan mufasir modern dan kontemporer terkait penafsiran istilah al-

fatā pada QS al-Kahfi [18]:60. 

1. Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim karya Sayyid Thantawi 

Penafsiran Sayyid Thantawi terhadap surah Al-Kahfi [18] : 60 terkait 

makna Al-Fata tidak membahas secara eksplisit, beliau hanya berkomentar 

sederhana bahwa yang dimaksud dengan al-fata dalam ayat tersebut adalah 

Yusya’ bin Nun, sebagaimana dijelaskan dalam kitab tafsirnya, 

                                                 
38 Rahmatullah Rahmatullah, Hudriansyah Hudriansyah, and Mursalim Mursalim, 

“M. Quraish Shihab Dan Pengaruhnya Terhadap Dinamika Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia 

Kontemporer,” SUHUF 14, no. 1 (June 30, 2021): 127–51, 

https://doi.org/10.22548/shf.v14i1.618. 
39 Abu Zahrah, Zahratu At-Tafasir (Dar Al-fikr Al-’Araby, 1987). 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


178 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

 وفتاه : هو يوشع بن نون ويسم بذالك لأنه كان مالازما لموسى عليه السلام، و يأخذ عنه العلم40 

Maksud dari kata Al-Fata dalam ayat ini adalah Yusa’ Bin Nun, Nama 

tersebut diberikan karena Yusa’ telah banyak bermulazamah (berinteraksi) 

dan berguru kepada Nabi Musa A.s. 

 

2. Tafsir As-Sya’rawi karya Imam Mutawali As-Sya’rawi  

Senada dengan Sayyid Thantawi, Imam Sya’rawi tidak menyinggung begitu 

banyak terkait penafsiran surah Al-Kahfi [18] : 60 pada term Al-fata, 

Sya’rawi berkomentar , 

 41ليتعلم منه  وفتى موسى هو خادمه  يوشع ابن نون وكان من نسل يوسف عليه السلام وكان يتعه و يخادمه

   Fata (laki-laki muda) Musa merupakan seorang pembantu atau 

pengikutnya yaitu Yusa’ Bin Nun, yang merupakan keturunan dari Yusuf 

Alaihi salam, Yusa’ telah mengikuti dan melayani Musa Alaihi salam. 

Penafsiran As-Sya’rawi sejalan dengan pendapat sayyid Thantawi bahwa 

yang dimaksud dengan Al-Fata (laki-laki muda) pada surah Al-Kahfi [18] : 

60 adalah Yusa’ Bin Nun, keduanya menyebutkan bahwa yusa’ telah menjadi 

khadim serta belajar kepada Nabi Musa’ Alihi salam. 

3. Tafsir Al-Azhar karya Haji Abdullah Abdul karim  

Berbeda dengan penafsiran kedua tokoh sebelumnya, Hamka lebih 

banyak memberikan respon terhadap term Al-Fata pada surah Al-Kahfi [18] 

: 60, ia mencantumkan beberapa riwayat dan juga sekilas terkait asbab 

Nuzul ayat tersebut, Berdasarkan firman Allah dalam QS. al-Kahfi ayat 60, 

Nabi Musa a.s. menyampaikan kepada muridnya, “Aku tidak akan berhenti 

sehingga aku sampai di batas pertemuan dua laut itu.” Ayat ini 

menunjukkan bahwa Nabi Musa melakukan perjalanan bersama seorang 

pemuda yang dalam bahasa Arab disebut fataa. Istilah fataa merujuk pada 

seorang laki-laki muda, dan dalam bahasa Melayu klasik digunakan untuk 

menyebut anak muda yang belum menikah. 

                                                 
40 Muhammad Sayyid Thantawi, Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim.H 547 
41 Imam Mutawali As-Sya’rawi, Tafsir As-Sya’rawi, Akhbr al-youm (Cairo, 1991). 



179 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

Secara terminologis, fataa merujuk pada individu muda yang 

membantu dalam berbagai urusan, termasuk pelayanan fisik.42 Dalam 

tradisi bahasa Arab, dikenal pula istilah khadam yang secara khusus berarti 

pelayan. Namun, penggunaan istilah fataa kerap dimaksudkan sebagai 

bentuk penghormatan, menghindari kesan merendahkan yang dapat muncul 

dari istilah khadam. Dalam beberapa riwayat hadis, seperti hadis yang 

diriwayatkan oleh Anas bin Malik r.a., Nabi Muhammad saw. juga 

menggunakan istilah khadam untuk menyebut pelayan beliau, meskipun 

konteksnya tidak bersifat peyoratif. 

Praktik ini memiliki kemiripan dengan kebiasaan kolonial Belanda di 

Indonesia, yang pada awalnya menggunakan istilah “jongos” untuk merujuk 

pada pembantu rumah tangga. Namun, seiring waktu, istilah tersebut 

berubah menjadi “pembantu” atau “asisten rumah tangga” untuk 

mengurangi konotasi negatif. 

Tokoh yang dimaksud dalam QS. al-Kahfi ayat 60 adalah Yusya‘ bin 

Nun, murid Nabi Musa a.s.,43 yang juga dididik secara khusus untuk 

mendampingi beliau dan Nabi Harun a.s. Setelah Nabi Harun a.s. dan Nabi 

Musa a.s. wafat, Yusya‘ bin Nun melanjutkan kepemimpinan sebagaimana 

yang telah diwariskan kepadanya. 

4. Tafsir Al-Misbah karya Quraish Syihab  

Tafsir Al-Misbah dikenal tafsir yang mampu menjawab persoalan 

kontemporer, dalam karyanya Quraish Syihab memknai term Fata pada 

surah al-Kahfi ayat 60, tidak berbeda dengan pendapat mufasir sebelumnya, 

dalam tafsirnya Ia mengatakan “(فتى) pada mulanya bermakna remaja atau 

anak muda,lalu digunakan dalam arti pembantu. Yang dimaksud dengan 

Fata Musa oleh ayat ini menurut para ulama adalah Yusa’ Bin Nun, ada juga 

yang berpendapat dia adalah anak saudara perempuannya.”  

Quraish Syihab menyebutkan pandangan mayoritas para ulama dan 

juga pendapat selain jumhur, Ia tidak secara langsung menyebutkan 

                                                 
42 Hamka, Tafsir Al-Azhar (Singapura: Pustaka Nasional PTE LDT, 1989). 
43 Hamka. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


180 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

pendapatnya. Selain itu Quraish syihab juga sedikit memaparkan identitas 

yusya’ yang mana ia  adalah salah seorang   dari duabelas orang yang diutus 

memata matai penduduk kan’an didaerah Halab serta hebron.  

5. Zahratu At-Tafasir karya Abu Zahrah  

Berbeda dengan penafsiran M. Quraish Shihab, Abu Zahrah tidak 

menyinggung makna fataa dalam QS. al-Kahfi ayat 60. Ia hanya 

menjelaskan makna kata Musa, dengan menegaskan bahwa sosok Musa 

yang dimaksud adalah Musa bin Imran sebagaimana disebutkan dalam Al-

Qur’an, sebab tidak terdapat nama lain yang identik dengan Musa utusan 

Allah.44 Pembahasan mengenai istilah fataa baru ia lakukan pada ayat 62, 

namun tanpa menyebutkan sosok yang dimaksud. Abu Zahrah hanya 

menguraikan bahwa kata fataa pada ayat tersebut bermakna pembantu atau 

pengikut. Corak tafsir Abu Aahrah yang terkenal dengan kekuatan analisis 

bahasa, argumentasi rasional, dan penjelasan fikih lintas mazhab, di mana 

perhatian utamanya tertuju pada implikasi hukum dan relevansi ayat 

terhadap tema tafsir yang sedang dibahas. Oleh karena itu, penjelasan 

etimologis atau semantik mendetail tidak menjadi prioritas, dan makna al-

fatā disampaikan secara tersirat melalui konteks ayat serta konsensus 

ulama. 

Sebagaimana telah dipaparkan pada pembahasan sebelumnya, 

mayoritas mufasir yang dikaji dalam penelitian ini berpendapat bahwa yang 

dimaksud dengan al-fataa dalam ayat tersebut adalah Yusya‘ bin Nun. 

Pendapat ini sejalan dengan ijma’ para ulama tafsir mu‘tabar yang sepakat 

menetapkan Yusya‘ bin Nun sebagai sosok yang dirujuk. Perbedaan 

pendapat Abu Zahrah terletak pada ketidakhadirannya dalam memberikan 

penjelasan identitas tokoh tersebut pada ayat 60, serta terbatasnya 

pembahasan pada makna leksikal fataa di ayat 62 tanpa mengaitkan dengan 

sosok tertentu. 

                                                 
44 Abu Zahrah, Zahratu At-Tafasir. 



181 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

7. Respon Epistemologis Mufasir Modern-Kontemporer terhadap 

Konsep Ijma’ dalam Penafsiran Al-Qur’an. 

Apabila penafsiran Al-Qur’an diklasifikasikan berdasarkan 

periodisasi waktu, perbedaan antara tafsir modern dan tafsir kontemporer 

akan tampak dengan jelas. Dalam konteks ini, Tafsir Abu Zahrah dapat 

dimasukkan ke dalam kategori tafsir modern, sedangkan Tafsir Al-Azhar, Al-

Wasith li Qur’an al-‘Adzim, dan Al-Misbah termasuk dalam kategori tafsir 

kontemporer. Adapun Tafsir Sya’rawi menempati posisi yang unik karena 

dapat dimasukkan ke dalam dua kategori sekaligus, yakni modern dan 

kontemporer. Meskipun demikian, pengkategorian tersebut tidak dapat 

dilakukan secara sederhana hanya dengan merujuk pada masa 

kemunculannya. Sebuah karya tafsir yang muncul pada era modern tetapi 

memiliki pendekatan penafsiran yang bersifat kontemporer yakni mampu 

menjawab problematika aktual masyarakat masa kini dapat dikategorikan 

sebagai tafsir kontemporer. Sebaliknya, apabila sebuah tafsir lahir pada 

masa kontemporer tetapi metode dan orientasi penafsirannya tetap berpijak 

pada kerangka klasik atau modern tanpa mengakomodasi kebutuhan zaman, 

maka karya tersebut tidak dapat digolongkan sebagai tafsir kontemporer. 

  Respon mufasir modern-kontemporer terhadap ijma’ dalam tafsir 

dapat diklasifikasikan ke dalam dua kategori utama. Pertama, kategori 

mufasir yang mengutip dan menerima ijma’ fi tafsir. Keempat mufasir, yakni 

Muhammad Sayyid Thantawi, Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya 

Hamka, dan M. Quraish Shihab, menunjukkan keselarasan pandangan 

dalam menerima dan mengutip ijmā‘ fi al-tafsīr terkait penafsiran QS. al-

Kahfi [18]:60, khususnya mengenai term al-fatā. Mereka sepakat mengikuti 

pandangan ulama klasik yang menetapkan bahwa istilah tersebut merujuk 

kepada Yūsha‘ bin Nūn, pendamping sekaligus murid Nabi Musa. Sayyid 

Thantawi menegaskan hal ini secara ringkas dengan menekankan 

kedekatan Yūsha‘ bin Nūn kepada Nabi Musa. Al-Sya‘rawi menjelaskan 

peran Yūsha‘ bin Nūn sebagai khādam (pelayan) yang belajar langsung dari 

Nabi Musa, sementara Hamka memperluas pemaparan dengan 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


182 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

menyertakan riwayat-riwayat dan analisis sosial-linguistik istilah fataa. 

Adapun Quraish Shihab menguraikan makna fataa sekaligus 

mengemukakan pandangan jumhur ulama yang menetapkan Yūsha‘ bin 

Nūn, sambil memberikan catatan atas adanya pandangan minoritas. 

Kesamaan sikap ini mencerminkan kecenderungan mereka untuk 

mengafirmasi konsensus ulama dalam tafsir, dengan tetap memanfaatkan 

kerangka keilmuan dan pendekatan metodologis masing-masing. Kedua, 

kategori mufasir yang tidak mengutip atau menyebutkan ijma’ dalam 

penafsirannya. Dari seluruh mufasir yang diteliti, Abu Zahrah merupakan 

satu-satunya tokoh yang masuk dalam kategori ini. Ketidaksepakatannya 

dengan mufasir mu‘tabar dalam hal ini disebabkan oleh kecenderungannya 

untuk berpegang teguh pada keumuman lafaz. Sikap tersebut membuatnya 

enggan memperinci lebih lanjut makna tempat atau nama yang diungkapkan 

secara global. Metode penafsiran yang digunakan Abu Zahrah tidak bersifat 

terperinci (tahlili), melainkan hanya menyoroti istilah-istilah tertentu yang 

dianggap memiliki signifikansi lebih besar dalam konteks pemaknaan ayat. 

 

D. Kesimpulan   

Berdasarkan hasil penelitian ini, ditemukan bahwa empat dari lima 

mufasir modern–kontemporer yang menjadi objek kajian yakni Muhammad 

Sayyid Tantawi, Muhammad Mutawalli al-Sya‘rawi, Buya Hamka, dan M. 

Quraish Shihabmenunjukkan sikap afirmatif terhadap ijmā‘ fi al-tafsīr pada 

QS al-Kahfi [18]:60, dengan menetapkan al-fatā sebagai Yūsha‘ bin Nūn 

berdasarkan riwayat hadis sahih dan pandangan jumhur ulama. Sikap ini 

mencerminkan kecenderungan metodologis yang mengintegrasikan 

penghormatan terhadap otoritas tafsir klasik dengan upaya menjaga 

relevansinya dalam konteks kontemporer. Sementara itu, Muhammad Abu 

Zahrah tidak secara tegas menyebutkan identitas al-fatā. Temuan ini 

mengindikasikan bahwa, meskipun ijmā‘ fi al-tafsīr memiliki landasan 

epistemologis yang kuat, penerapannya dalam tafsir modern–kontemporer 

bersifat dinamis dan sangat dipengaruhi oleh kerangka metodologis masing-



183 

Fitri Meliani 

 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77  

masing mufasir. Setidaknya, hal ini memperlihatkan adanya variasi sikap, 

mulai dari penerimaan disertai pengutipan, hingga pengabaian pengutipan 

dengan pertimbangan tertentu. 

 

Referensi  

 

Abdul Wahab Khallaf. Ilmu Ushul Fiqh. Cairo, n.d. 

Abi Al-Hasan Al-Wahidi. Al-Wasit Fi Tafsir Al-Quran Al-Majid. Beirut: Dar 

al-Kutub al-’Ilmiah, 1994. 

Abu Al-Hasan Al-Mawardi. Tafsir An-Nukat Wal-Uyun. Beirut: Muasasah 

Risalah, 1989. 

Abu Zahrah. Zahratu At-Tafasir. Dar Al-fikr Al-’Araby, 1987. 

Al-Jauzy. Zad Al-Masir Fi ‘Ilm Al-Tafsir. bairut: maktabah al-islami, 2002. 

Al-Qurthubi, Muhammad bin Ahmad al-Anshari. Al-Jami’ Li Ahkam Al-

Qur’an Wa Al-Mubayyin Li Ma Taqaddama Min Al-Sunnah Wa Ahkam 

Al-Furqan. Kairo: Dar al-Kutub al-Mishriyah, 1964. 

Amru, Khobirul. “Al-Ijma ‘ F I Al-Tafsir dalam Surah Al-Kahfi [ 18 ]: 60 dan 

Al-Lail [92]: 17 Dalam Kitab-Kitab Tafsir Modern.” Universitas Islam 

Negeri Sunan Ampel, 2018. 

Andi Raita Umairah Syarif. “Dimensi Toleransi Pesan Al-Qur’an Di Media 

Sosial Indonesia (Studi Epistemologi Fahd Ar-Rūmī).” UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta., 2022. 

At-Thayar. Fusul Fi Ushul At-Tafsir. Riyadh: Dar Ibn Jauzi, 1999. 

Athabari, Abi Ja’far Muhammad. Tafsir Athabari : Jami’ Al-Bayan ’an Ta’wil 

Ayat Ay Al-Qur’an. Edited by Dar Al-Hijr. Cairo, 2001. 

Dimyati, Muhammad Afifuddin. Irshad Al-Darisin Ila Ijma‘ Al-Mufassirin. 

Malang: Maktabah Lisan Araby, 2017. 

Fahd bin Abdurrahman Ar-Rumi. Ushul Tafsir Wa Manahijuhu. Riyadh, 

2018. 

Hamka. Kenang-Kenangan Hidup. Jakarta: Gema Insani, 2018. 

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Singapura: Pustaka Nasional PTE LDT, 1989. 

Ibn ’Athiyah. Al-Mubarrar Al-Waziz, n.d. 

As-Sya’rawi. Tafsir As-Sya’rawi. Akhbr al-Yaum. Cairo, 1991. 

Khobirul Amru, Abd. Kholid. “Al-Ijma’ Fi Tafsir Dalam Presfektif Mufasir 

Modern: Tela’ah Surah Al-Kahf Dan Al-Layl.” Jurnal Keilmuan Tafsir 

Hadits 11, no. 1 (2021): 80. 

M.Quraish Syihab. Tafsir Al-Misbah. Lentera Hati, 2000. 

Majduddin Muhammad bin Ya’qub. Al-Qomus Al-Muhit. Beirut: Muasasah 

Risalah, 2005. 

https://doi.org/10.62376/tafasir.v3i2.77


184 
Ijma‘ fi Al-Tafsir terhadap Makna Al-Fatā pada QS Al-Kahfi [18]:60 Perspektif Tafsir 

Modern dan Kontemporer 

Tafasir   ISSN 3025-583x, eISSN : 3024-9244 

Muhammad Al-Syaukani. Irsyad Al-Fuhul Ila Tahqiqi Al-Haq Min ‘Ilm Al-

Ushul. Beirut: Dar Al-Fikr, n.d. 

Muhammad bin Abdul Aziz Al-khudhairy. Ijma’ Fi Tafsir, n.d. 

Muhammad Sayyid Thantawi. Tafsir Al-Wasith Li Al-Qur’an Al-Karim. 

Cairo: Dar As-Sa’adah, 2007. 

Mukhamad Saifunnuha. “Karakteristik Tafsir Al-Qur’an Di Indonesia Awal 

Abad Ke-21,” 2021. 

Rachmat shafe’i. Ilmu Ushul Fiqh. bandung: pustaka setia, 2007. 

Raghib Al-Isfihani. Al-Mufradat Fi Gharib Al-Qur’an. Beirut: Dar Al-

Ma’rifah, n.d. 

Rahmatullah, Rahmatullah, Hudriansyah Hudriansyah, and Mursalim 

Mursalim. “M. Quraish Shihab Dan Pengaruhnya Terhadap Dinamika 

Studi Tafsir Al-Qur’an Indonesia Kontemporer.” SUHUF 14, no. 1 (June 

30, 2021): 127–51. https://doi.org/10.22548/shf.v14i1.618. 

Riswan Sulaeman. “Pendekatan Metodologis Fahd Ar-Rūmī Dalam Ilmu 

Tafsir.” UIN Syarif Hidayatullah, 2023. 

Sa’ad Al-Khatib. Mafatih Al-Tafsir. Riyadh: Dar Al-tadmuriyyah, 2010. 

Syaifullah, Imam Azis, Akhmad Sulthoni, and Akhmadiyah Saputra. 

“Konsep Makanan Halal, Thayyib, Dan Haram Dalam Al-Qur’an 

Menurut Tafsir Asy-Sya’rawi.” Ushuly: Jurnal Ilmu Ushuluddin 4, no. 1 

(2025): 21–41. https://doi.org/10.52431/ushuly.v4i1.2998. 

Wahbah Zuhaili. Al-Wajiz Fi Ushul Fiqh. Damaskus: Dar Al-Fikr, 2009. 

Yufiandze Bafri. “Mufsid Prespektif Muhammad Sayyid Thantawi Dalam 

Tafsir Al-Wasith.” UIN Sultan Maulana Malik Ibrahim Malang, 2022. 

 


